
 
JURNAL MEDIA AKADEMIK (JMA) 

Vol.3, No.6 Juni 2025 
e-ISSN: 3031-5220; DOI: 10.62281, Hal XX-XX 

PT. Media Akademik Publisher 
 AHU-084213.AH.01.30.Tahun 2023 

Received May 22, 2025; Revised May 31, 2025; June 07, 2025 

*Corresponding author: nazwaafr21@gmail.com 
 
 
 

 

HAKIKAT MANUSIA MENURUT PERSEPEKTIF PADA AGAMA 

ISLAM 

 

Oleh: 

 

Nazwa Az’zahra Fathur Rohman 

 

Universitas Jember 

Alamat: JL. Kalimantan Tegalboto No.37, Krajan Timur, Sumbersari, Kec. Sumbersari, 

Kabupaten Jember, Jawa Timur (68121). 

Korespondensi Penulis: nazwaafr21@gmail.com 

 

Abstract. This study aims to examine the nature of humans from an Islamic perspective 

in depth, by examining the concept of humans as creatures that have physical, spiritual, 

and social dimensions based on the Qur'an, hadith, and the thoughts of classical and 

contemporary scholars. The method used is descriptive qualitative with literature study, 

reviewing authentic sources such as tafsir books, authentic hadith, and relevant academic 

literature. Data analysis was carried out through a content analysis approach to identify 

the main themes related to creation, potential, position as caliph, and human moral 

responsibility. The results of the study show that humans in Islam are understood through 

three main terms, namely al-basyar (physical aspect), al-insan (dimension of 

consciousness and spirituality), and al-nas (social dimension), which integrally form 

human existence. In conclusion, the nature of humans in Islam is not just a biological 

creature, but a spiritual and social entity that has a central role in the cosmic order as a 

servant and representative of Allah on earth, with all of his life activities directed towards 

devotion to God. 

Keywords: Human Nature, Islamic Perspective, Caliphate, Worship. 

 

Abstrak. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji hakikat manusia dalam perspektif Islam 

secara mendalam, dengan menelaah konsep manusia sebagai makhluk yang memiliki 

dimensi jasmani, ruhani, dan sosial berdasarkan Al-Qur’an, hadis, serta pemikiran para 

ulama klasik dan kontemporer. Metode yang digunakan adalah kualitatif deskriptif 

mailto:nazwaafr21@gmail.com
mailto:nazwaafr21@gmail.com


 

 

HAKIKAT MANUSIA MENURUT PERSEPEKTIF PADA AGAMA 

ISLAM 

2 JMA - VOLUME 3, NO. 6, JUNI 2025 

  

 

dengan studi kepustakaan, mengkaji sumber-sumber otentik seperti kitab tafsir, hadis 

shahih, dan literatur akademik yang relevan. Analisis data dilakukan melalui pendekatan 

analisis isi untuk mengidentifikasi tema-tema utama terkait penciptaan, potensi, 

kedudukan sebagai khalifah, dan tanggung jawab moral manusia. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa manusia dalam Islam dipahami melalui tiga istilah utama yaitu al-

basyar (aspek fisik), al-insan (dimensi kesadaran dan ruhani), dan al-nas (dimensi sosial), 

yang secara integral membentuk eksistensi manusia. Kesimpulannya, hakikat manusia 

dalam Islam bukan sekadar makhluk biologis, melainkan entitas spiritual dan sosial yang 

memiliki peran sentral dalam tatanan kosmik sebagai hamba dan wakil Allah di muka 

bumi, dengan seluruh aktivitas hidupnya diarahkan untuk pengabdian kepada Tuhan. 

Kata Kunci: Hakikat Manusia, Perspektif Islam, Khalifah, Ibadah. 

 

LATAR BELAKANG 

Manusia diciptakan oleh Tuhan Yang Maha Esa sebagai makhluk yang memiliki 

derajat paling tinggi di antara seluruh ciptaan-Nya. Keistimewaan ini tampak dari 

keberadaan akal budi yang diberikan secara eksklusif kepada manusia, yang 

membedakannya dari makhluk lain. Dalam perspektif pemikiran filsuf dan sufi besar Ibnu 

‘Arabi, manusia digambarkan sebagai bentuk penciptaan paling unggul yang tidak 

tertandingi oleh makhluk lain ciptaan Tuhan. Ia menjelaskan bahwa manusia memiliki 

berbagai kemampuan mendasar dan kompleks, seperti kekuatan untuk hidup, kemampuan 

memperoleh pengetahuan, kebebasan untuk berkehendak, serta kapasitas untuk 

berkomunikasi secara verbal, melihat, mendengar, merenung, dan mengambil keputusan 

secara sadar. Semua potensi ini tidak hanya menandakan kelebihan manusia, tetapi juga 

menunjukkan bahwa manusia diciptakan dengan seperangkat kapasitas yang integral dan 

menyeluruh. Manusia memegang peranan sentral dalam tatanan kosmik, sebab ia dibekali 

dengan potensi jasmani dan rohani yang mendukungnya untuk menjalankan tanggung 

jawab dan perannya sebagai khalifah di muka bumi sebuah mandat ilahiah yang tidak 

diberikan kepada makhluk lainnya (Mutmainnah Sukeriyadi, Mahyuddin Barni 2023). 

Dalam Al-Qur’an, istilah yang digunakan untuk merujuk pada manusia tidak 

hanya satu, melainkan terdiri dari tiga kosakata utama yang masing-masing memiliki 

makna dan konteks penggunaan yang khas, yakni al-basyar, al-insan, dan al-nas. Kata al-

basyar, yang disebutkan dalam kitab suci sebanyak 36 kali dan tersebar dalam 26 surah, 



secara etimologis berakar dari makna yang berkaitan dengan fisik manusia, khususnya 

bagian tubuh yang terlihat secara kasat mata seperti kulit kepala, wajah, dan tubuh, 

terutama bagian yang ditumbuhi rambut (Fadhila 2021). Penggunaan kata ini sering kali 

menyoroti aspek biologis atau material manusia dalam konteks penciptaan dan 

keberadaan fisik. 

Istilah al-insan memiliki akar kata dari al-uns, yang mengandung arti kedekatan, 

keakraban, atau kemampuan untuk berinteraksi dan membangun hubungan sosial. Kata 

ini muncul dalam Al-Qur’an sebanyak 73 kali dan tersebar di 43 surah, mencerminkan 

kepentingannya dalam wacana teologis dan antropologis Islam. Penggunaan kata al-insan 

dalam konteks Al-Qur’an lebih luas dan mendalam, mencakup penggambaran manusia 

sebagai makhluk yang memiliki dimensi jasmani dan ruhani secara utuh, sehingga 

merepresentasikan totalitas eksistensi manusia. Di samping itu, kata ini juga digunakan 

dalam menjelaskan proses kejadian manusia dari awal hingga penyempurnaan, serta 

untuk menguraikan sifat-sifat dasar manusia, baik yang bersifat positif maupun negatif. 

Istilah al-Nas merupakan salah satu dari tiga kata utama dalam Al-Qur’an yang digunakan 

untuk menyebut manusia (Maunah 2019). Kata ini memiliki frekuensi kemunculan yang 

paling tinggi dibandingkan dengan istilah lainnya, yakni sebanyak 240 kali, dan tersebar 

luas dalam 53 surat yang berbeda. Secara konseptual, penggunaan al-Nas dalam Al-

Qur’an menekankan dimensi sosial dari keberadaan manusia. Istilah ini tidak memandang 

latar belakang keagamaan seseorang, baik yang beriman maupun yang ingkar, melainkan 

merujuk pada umat manusia secara umum sebagai satu kesatuan sosial yang hidup 

berdampingan di muka bumi. Penggunaan istilah ini menunjukkan bagaimana Al-Qur’an 

memperlakukan manusia sebagai makhluk sosial yang saling terhubung dan berinteraksi 

dalam komunitas yang lebih luas, tanpa membedakan berdasarkan tingkat keimanan atau 

keyakinan.  

 

KAJIAN TEORITIS 

Pengertian Manusia dalam Perspektif Islam 

Dalam ajaran Islam, manusia bukan hanya dipandang sebagai makhluk biologis 

yang memiliki tubuh dan kebutuhan jasmani, tetapi juga sebagai makhluk spiritual yang 

memiliki ruh dan akal. Istilah "manusia" dalam Al-Qur'an diterjemahkan melalui 

beberapa kata kunci utama yang menggambarkan dimensi dan karakteristik 



 

 

HAKIKAT MANUSIA MENURUT PERSEPEKTIF PADA AGAMA 

ISLAM 

4 JMA - VOLUME 3, NO. 6, JUNI 2025 

  

 

eksistensialnya. Tiga istilah utama yang sering digunakan adalah al-basyar, al-insan, dan 

al-nas, yang masing-masing memiliki nuansa makna yang berbeda. Al-basyar biasanya 

merujuk pada aspek lahiriah manusia, seperti tubuh fisik dan penampakan jasmani. 

Sementara itu, al-insan lebih menekankan pada keberadaan manusia sebagai makhluk 

yang memiliki kesadaran, kemampuan berpikir, serta ruh yang menjadikannya berbeda 

dari makhluk lain. Al-nas digunakan untuk menggambarkan manusia dalam konteks 

sosial, sebagai bagian dari komunitas yang luas, tanpa membedakan latar belakang 

keimanan atau keyakinan (Siregar 2017). 

 

Dimensi Kejadian dan Struktur Manusia 

Menurut Al-Qur’an, manusia diciptakan oleh Allah dari tanah dan melalui tahapan 

yang sangat kompleks, yang menunjukkan bahwa penciptaannya merupakan proses yang 

agung dan terencana (Husaini 2021). Dalam Surah Al-Mu’minun ayat 12–14, dijelaskan 

tahapan penciptaan manusia, mulai dari sari pati tanah, kemudian menjadi nutfah (air 

mani), hingga terbentuk janin dalam rahim, yang pada akhirnya diberi ruh oleh Allah. 

Tahapan-tahapan tersebut menggambarkan bahwa manusia tidak hadir secara instan, 

melainkan melalui proses yang menggambarkan kehendak dan kekuasaan Tuhan. 

Struktur manusia mencakup unsur jasmani (fisik), ruhani (jiwa), dan akal yang semuanya 

bekerja secara integral. Akal memungkinkan manusia berpikir dan memahami, ruh 

menjadi penghubung dengan aspek ketuhanan, dan jasmani menjadi alat manusia 

berinteraksi dengan lingkungan fisik. 

 

Kedudukan Manusia dalam Pandangan Islam 

Islam memberikan posisi yang sangat istimewa bagi manusia di antara makhluk 

lainnya. Dalam berbagai ayat Al-Qur'an, dijelaskan bahwa manusia ditunjuk sebagai 

khalifah di bumi, yaitu pemimpin dan pengelola alam semesta yang diberi amanah oleh 

Allah untuk menjaga keseimbangan dan keadilan (Jarbi 2022). Tugas kekhalifahan ini 

menunjukkan betapa manusia dipercaya oleh Allah untuk membawa nilai-nilai ketuhanan 

dalam kehidupannya. Kedudukan ini bukan hanya simbolik, tetapi mengandung tanggung 

jawab besar, sebab manusia diberi kebebasan dalam memilih dan bertindak, namun juga 

akan dimintai pertanggungjawaban atas semua perbuatannya. Firman Allah dalam Surah 

Al-Baqarah ayat 30 mengisahkan tentang penciptaan manusia dan pengangkatannya 



sebagai khalifah, yang bahkan sempat dipertanyakan oleh malaikat karena potensi 

kerusakan yang bisa ditimbulkan manusia. Namun Allah menegaskan bahwa manusia 

memiliki potensi untuk mengetahui hal-hal yang tidak diketahui makhluk lain, yang 

menunjukkan keunggulan manusia dalam ilmu dan pengetahuan. 

 

Hakikat Diri dan Potensi Manusia 

Manusia dalam Islam tidak hanya diakui sebagai makhluk ciptaan, tetapi juga 

sebagai makhluk yang memiliki potensi luar biasa. Potensi ini mencakup kemampuan 

berpikir logis, berperasaan, bersikap etis, serta kecenderungan terhadap kebaikan atau 

keburukan. Dalam Surah Asy-Syams ayat 7–10, disebutkan bahwa Allah telah 

mengilhamkan kepada jiwa manusia dua kecenderungan: kebaikan (taqwa) dan 

keburukan (fujur), dan manusia diberi pilihan untuk menempuh salah satunya. Ini 

menunjukkan bahwa manusia memiliki kehendak bebas (free will), namun juga dibekali 

dengan petunjuk berupa wahyu dan akal sebagai alat untuk membedakan mana yang 

benar dan salah. Potensi positif yang dimiliki manusia akan berkembang jika diarahkan 

melalui pendidikan iman, amal saleh, dan pemahaman yang benar terhadap ajaran agama. 

Potensi negatif dapat membawa manusia ke dalam kehancuran jika tidak dikendalikan 

dengan baik (Aryandika Firmansyah et al. 2024). 

 

Manusia sebagai Makhluk Moral dan Sosial 

Islam mengajarkan bahwa manusia memiliki tanggung jawab moral yang melekat 

pada dirinya (Damayanti et al. 2021). Ia bukan hanya bertanggung jawab terhadap dirinya 

sendiri, tetapi juga kepada orang lain dan lingkungan di sekitarnya. Nilai moral dalam 

Islam meliputi kejujuran, kasih sayang, keadilan, serta pengendalian diri. Dalam konteks 

sosial, manusia juga dianggap sebagai makhluk yang tidak bisa hidup sendiri. Ia 

memerlukan orang lain, berinteraksi, saling membantu, dan hidup dalam masyarakat. 

Syariat Islam banyak mengatur hubungan antarmanusia melalui ajaran muamalah yang 

menekankan nilai tolong-menolong dan keadilan. Hal ini juga ditegaskan dalam berbagai 

hadits Nabi Muhammad SAW, bahwa seorang Muslim adalah yang mampu memberi 

manfaat bagi sesama dan tidak menyakiti orang lain, baik dengan lisan maupun 

perbuatan. 

 



 

 

HAKIKAT MANUSIA MENURUT PERSEPEKTIF PADA AGAMA 

ISLAM 

6 JMA - VOLUME 3, NO. 6, JUNI 2025 

  

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi 

kepustakaan, yang bertujuan untuk mengkaji hakikat manusia dalam perspektif Islam 

secara mendalam dan menyeluruh melalui telaah terhadap sumber-sumber otentik seperti 

Al-Qur’an, hadis Nabi, serta pemikiran para ulama klasik dan kontemporer. Pengumpulan 

data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan menelaah literatur yang relevan, 

termasuk kitab tafsir seperti Tafsir al-Misbah dan Tafsir Ibnu Katsir, kitab hadis seperti 

Shahih Bukhari dan Muslim, serta karya akademik para pemikir Muslim seperti Al-

Ghazali, Ibnu ‘Arabi, Fazlur Rahman, dan Seyyed Hossein Nasr. Analisis data 

dilaksanakan dengan pendekatan analisis isi, yaitu mengidentifikasi, mengklasifikasikan, 

dan menafsirkan tema-tema utama yang berkaitan dengan manusia, seperti penciptaan, 

potensi, tanggung jawab sebagai khalifah, serta aspek spiritual dan moralitasnya. Proses 

analisis ini melalui tahapan reduksi data, penyajian data dalam narasi deskriptif, serta 

penarikan kesimpulan yang bersifat reflektif dan interpretatif sesuai dengan prinsip-

prinsip keilmuan Islam. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hakikat dan Kedudukan Manusia 

Berdasarkan penjelasan dari Daulay, dalam Al-Qur’an terdapat beragam istilah 

yang digunakan untuk merujuk pada manusia, dan masing-masing istilah tersebut 

mengandung makna yang berbeda sesuai konteks penggunaannya (Sari, Irawadi, and 

Amra 2024). 

1) Istilah al-Basyar berasal dari akar kata yang sama dengan basyarah, yang 

secara etimologis berarti kulit. Istilah ini disematkan kepada manusia karena 

kulit manusia terlihat secara jelas dan berbeda dengan kulit makhluk hidup 

lainnya, terutama hewan. Dalam penggunaan Al-Qur’an, kata al-Basyar 

lebih menekankan pada aspek fisik dan tampilan lahiriah manusia yang 

dapat diamati secara kasat mata, mencerminkan ciri-ciri umum jasmani 

manusia sebagai makhluk biologis.  

2) Istilah al-Insan, yang berasal dari kata uns, memiliki makna jinak, harmonis, 

atau penuh keakraban. Kata ini merujuk pada keseluruhan eksistensi 

manusia, meliputi unsur jasmani dan rohani secara utuh. Penggunaan kata 



insan dalam Al-Qur’an berhubungan erat dengan kemampuan manusia 

dalam bernalar, berpikir kritis, dan memikul tanggung jawab moral serta 

spiritual sebagai makhluk berakal. Dengan demikian, istilah ini 

menunjukkan sisi kemanusiaan yang paling dalam dan kompleks. 

3) Istilah an-Nas digunakan untuk menggambarkan manusia dalam konteks 

sosial dan kolektif. Kata ini menunjukkan eksistensi manusia sebagai bagian 

dari komunitas atau kelompok masyarakat yang saling berinteraksi, 

berkolaborasi, dan menjalankan berbagai aktivitas demi mendukung serta 

mengembangkan kehidupan bersama. Penggunaan istilah ini mencerminkan 

dimensi sosial manusia yang tidak dapat dipisahkan dari dinamika 

hubungan antarmanusia. 

Hakikat utama dari keberadaan manusia di muka bumi ini adalah untuk 

menjalankan pengabdian secara total kepada Allah SWT, yang dalam istilah Islam 

dikenal dengan kata ibadah. Seluruh tujuan lain yang bersifat duniawi maupun berskala 

kecil, seperti pencapaian karier, kekayaan, pendidikan, atau relasi sosial, pada dasarnya 

merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari misi besar tersebut dan harus berada dalam 

koridor pengabdian kepada Sang Pencipta. Artinya, semua bentuk aktivitas manusia yang 

beragam sejatinya diarahkan untuk mewujudkan ketaatan dan kedekatan spiritual kepada 

Allah. Penegasan mengenai tujuan hidup manusia ini secara eksplisit dijelaskan dalam 

firman Allah SWT dalam surah Az-Zariyat ayat ke-56, yang menegaskan bahwa 

penciptaan jin dan manusia tidak lain adalah semata-mata untuk beribadah kepada-Nya.  

نْسَ  الْجِن   خَلقَْت   وَمَا ۝٥ لِيعَْب د وْنِ  الِْ   وَالِْْ  

Artinya: “Tidaklah Aku menciptakan jin dan manusia kecuali untuk beribadah kepada-

Ku.” 

Ayat ini menekankan bahwa ibadah bukan hanya terbatas pada ritual formal, tetapi 

juga mencakup segala aktivitas yang dilakukan dengan niat tulus karena Allah dan sesuai 

dengan ajaran-Nya. 

Makna penciptaan manusia sebagai makhluk yang bertugas untuk beribadah 

mencerminkan bahwa inti dari eksistensinya adalah menjalankan kepatuhan, ketaatan, 

dan ketulusan penghambaan secara total kepada Allah SWT. Hal ini menandakan bahwa 

segala bentuk perilaku, tindakan, maupun aktivitas sehari-hari yang dilandasi oleh 

kesadaran jiwa untuk tunduk kepada kehendak Ilahi baik dalam bentuk ibadah ritual 



 

 

HAKIKAT MANUSIA MENURUT PERSEPEKTIF PADA AGAMA 

ISLAM 

8 JMA - VOLUME 3, NO. 6, JUNI 2025 

  

 

maupun aktivitas sosial yang bernilai kebaikan dapat dikategorikan sebagai bentuk ibadah 

yang sahih dalam pandangan Islam.  

Pengabdian manusia kepada Tuhan lahir dari kebutuhan spiritual yang sangat 

mendalam, karena pada dasarnya manusia merupakan ciptaan Allah yang bergantung 

penuh pada-Nya dalam segala aspek kehidupan. Allah-lah yang menciptakan manusia, 

mengatur perjalanan hidupnya, dan pada akhirnya menjadi tempat kembalinya seluruh 

makhluk. Allah SWT tidak memiliki kebutuhan apa pun terhadap makhluk-Nya, 

termasuk terhadap segala bentuk penyembahan atau ritual yang dilakukan oleh manusia. 

Justru manusialah yang memerlukan ibadah sebagai sarana untuk menyucikan jiwa, 

mendekatkan diri kepada Tuhan, serta mengokohkan relasi spiritual yang menjadi esensi 

dari kehidupan yang hakiki. 

 

Aspek-aspek Manusia 

1. Manusia sebagai Ciptaan Ilahi 

Dalam perspektif keagamaan, manusia dipandang sebagai makhluk yang 

paling istimewa dan memiliki kesempurnaan tertinggi di antara seluruh ciptaan 

Tuhan Yang Maha Esa. Keunggulan dan kelengkapan yang diberikan kepada 

manusia bukanlah tanpa tujuan, melainkan sebagai bentuk kesiapan mereka dalam 

memikul tanggung jawab besar sebagai wakil Tuhan (khalifah) di muka bumi. 

Penjelasan mengenai asal muasal manusia dapat ditemukan dalam kitab suci, yang 

menyebutkan bahwa manusia diciptakan dari tanah dengan menggunakan 

berbagai terminologi seperti Turab (tanah kering), Thien (tanah liat), Shal-shal 

(tanah kering yang berbunyi), dan Sualalah (sari pati tanah), yang kesemuanya 

menggambarkan bahan dasar kejadian manusia secara metaforis dan spiritual 

(Irawan 2022). 

Manusia dikaruniai kemampuan unik berupa kesadaran akan diri sendiri 

(self-awareness) dan kesadaran akan lingkungan (consciousness). Artinya, 

manusia mampu mengenali eksistensinya sendiri, membedakan dirinya dari benda 

atau makhluk lain di luar dirinya, dan menyadari proses berpikir yang berlangsung 

dalam dirinya. Kecanggihan intelektual ini menjadikan manusia sebagai makhluk 

yang tidak hanya mampu memahami realitas eksternal, tetapi juga mampu 

merefleksikan eksistensinya secara mendalam. Meskipun manusia menyadari 



keunikan dirinya dibanding makhluk lain, ia tetap merupakan bagian tak 

terpisahkan dari tatanan alam semesta. Oleh karena itu, selain bertanya-tanya 

tentang struktur dan asal mula jagat raya tempatnya tinggal, manusia juga 

terdorong secara alami untuk menelusuri hakikat keberadaannya sendiri. 

Dalam ranah filsafat, ada dua pendekatan utama yang berupaya 

menjelaskan asal usul alam semesta. Pertama, pendekatan evolusionisme, yang 

beranggapan bahwa alam semesta hadir secara spontan tanpa keterlibatan 

kekuatan pencipta; semesta berkembang dan berproses dari dirinya sendiri 

melalui mekanisme evolusi alamiah. Kedua, pendekatan kreasionisme, yang 

meyakini bahwa alam semesta diciptakan oleh suatu entitas adikodrati atau prima 

causa (penyebab pertama), yaitu Tuhan. Pandangan kreasionisme sejalan dengan 

pemahaman dalam ajaran Islam bahwa segala sesuatu, termasuk manusia dan 

alam raya, merupakan ciptaan dari kehendak ilahi. 

2. Manusia sebagai Kesatuan Badan–Roh 

Dalam ranah filsafat, para pemikir dan filsuf mengemukakan berbagai 

pandangan terkait dengan struktur metafisik manusia—yakni hakikat dan 

komposisi keberadaan manusia secara mendalam (Fajrussalam 2023). Secara 

umum, terdapat empat pandangan utama yang berkembang sebagai jawaban atas 

pertanyaan mendasar mengenai sifat eksistensi manusia, yaitu: Materialisme, 

Idealisme, Dualisme, serta konsep yang menegaskan bahwa manusia merupakan 

kesatuan utuh antara jasad dan roh. 

a) Paham Materialisme yang dianut oleh tokoh-tokoh seperti Julien de La 

Mettrie dan Ludwig Feuerbach, berangkat dari prinsip bahwa realitas sejati 

hanya dapat dipahami berdasarkan pengalaman empiris yang diperoleh 

melalui pengamatan langsung maupun refleksi diri. Mereka menegaskan 

bahwa seluruh alam semesta, termasuk manusia, pada dasarnya terdiri dari 

materi atau zat fisik semata. Manusia tidak dapat dipisahkan dari alam 

sekitarnya, karena manusia merupakan bagian integral dari keseluruhan 

alam semesta. Dalam perspektif ini, eksistensi manusia sepenuhnya tunduk 

pada hukum-hukum alam yang berlaku secara universal, seperti hukum 

kualitas, hukum sebab-akibat, serta pola hubungan stimulus dan respon 

yang mengatur interaksi antara manusia dengan lingkungannya. 



 

 

HAKIKAT MANUSIA MENURUT PERSEPEKTIF PADA AGAMA 

ISLAM 

10 JMA - VOLUME 3, NO. 6, JUNI 2025 

  

 

b) Idealisme merupakan pandangan yang bertentangan secara mendasar 

dengan ajaran Materialisme. Para penganut Idealisme berkeyakinan bahwa 

hakikat utama dari keberadaan manusia terletak pada jiwanya, roh, atau 

aspek spiritualnya. Pandangan ini secara klasik diwakili oleh filsuf besar 

seperti Plato. Meskipun Plato tidak secara mutlak mengabaikan keberadaan 

tubuh atau jasad, ia menempatkan jiwa pada posisi yang jauh lebih tinggi 

dan dominan dibandingkan dengan tubuh fisik. Dalam kerangka hubungan 

antara jiwa dan tubuh, jiwa dianggap sebagai entitas yang mengendalikan 

dan memimpin tubuh. Dengan kata lain, jiwa memiliki pengaruh utama 

terhadap seluruh aktivitas tubuh, sehingga keberadaan dan fungsi tubuh 

sangat bergantung pada jiwa tersebut. 

c) Pandangan pertama cenderung bersifat monistik dan materialistik, yang 

melihat realitas manusia hanya dari aspek materi fisik. Sebaliknya, 

pandangan kedua lebih condong kepada monisme spiritual, yang 

menempatkan roh atau jiwa sebagai inti keberadaan manusia. Namun, selain 

kedua pandangan tersebut, ada pula aliran filsafat yang secara eksplisit 

menganut konsep dualisme, yang dikembangkan oleh filsuf Rene Descartes. 

Menurut Descartes, hakikat manusia terdiri dari dua substansi yang berbeda 

yakni tubuh fisik (badan) dan jiwa (spirit). Karena manusia adalah 

perpaduan dua entitas yang berbeda ini, Descartes berargumen bahwa antara 

badan dan jiwa tidak ada interaksi langsung atau saling memengaruhi secara 

kausal. 

3. Manusia sebagai Mahkluk Individu 

Memiliki kesadaran akan keberadaan dirinya sendiri yang menunjukkan keunikan 

dan otonomi. Setiap individu manusia adalah kesatuan yang utuh antara dimensi 

fisik dan spiritualnya, membuatnya unik dalam postur tubuh, kemampuan 

berpikir, minat, bakat, dunia yang ditempati, dan tujuan hidupnya. Bahkan dalam 

kasus manusia kembar siam, tidak ada kesamaan menyeluruh di antara mereka, 

karena setiap individu memiliki pengalaman dan tujuan hidup yang unik. Setiap 

individu pada hakikatnya memiliki kesadaran untuk menegaskan keberadaannya 

di tengah realitas kehidupan. Mereka secara aktif berusaha untuk mewujudkan jati 

dirinya, memiliki kebebasan dalam membentuk cita-cita, serta berhak 



menentukan arah hidup sesuai dengan identitas dan potensi yang dimilikinya. 

Dalam keberadaannya yang khas, manusia mampu menyatakan identitasnya 

melalui ungkapan “inilah aku” sebagai bentuk pengakuan eksistensial terhadap 

dirinya sendiri. Hal ini menunjukkan bahwa manusia bukan hanya sekadar bagian 

dari lingkungan, tetapi merupakan entitas yang memiliki kapasitas untuk 

mengambil posisi, bertindak secara reflektif, menghadapi berbagai situasi, serta 

membuat keputusan berdasarkan pertimbangan dan tanggung jawab pribadi. 

4. Manusia sebagai Makhluk Sosial 

Dalam kehidupan sosial, setiap manusia secara alami menempati suatu posisi atau 

peran tertentu dalam struktur masyarakat. Di samping memiliki tujuan pribadi dan 

dunia internal yang unik, individu juga terlibat dalam tujuan kolektif serta ruang 

hidup bersama yang dibentuk bersama anggota masyarakat lainnya. Kesadaran 

akan diri sendiri yang dimiliki oleh manusia tidaklah berdiri sendiri, tetapi 

berjalan beriringan dengan kesadaran sosial yang tumbuh dari interaksinya 

dengan sesama. 

Kehidupan bersama menjadi sarana utama bagi manusia untuk 

mempertegas eksistensinya. Dalam konteks inilah, Aristoteles menyebut manusia 

sebagai zoon politikon, yaitu makhluk yang hakikatnya hanya bisa menjalani 

hidup secara utuh dalam lingkup sosial atau masyarakat. Artinya, manusia bukan 

hanya makhluk yang hidup sendiri, melainkan makhluk yang kodratnya 

membutuhkan keberadaan orang lain untuk merealisasikan kemanusiaannya 

secara menyeluruh. Relasi antara individu dan masyarakat bersifat timbal balik 

dan saling memengaruhi. Masyarakat memberikan ruang bagi individu untuk 

mengekspresikan diri, sedangkan individu turut berperan dalam membentuk nilai, 

norma, dan dinamika kehidupan sosial. Filsuf Ernst Cassirer menegaskan bahwa 

manusia tidak akan mampu menemukan dan memahami jati dirinya secara utuh 

tanpa keterlibatan dalam interaksi sosial. Dengan kata lain, individualitas 

seseorang baru bisa disadari sepenuhnya melalui hubungan dan komunikasi 

dengan lingkungan sosialnya. 

5. Manusia sebagai Makhluk Beragama 

Dimensi religius atau keberagamaan merupakan salah satu aspek fundamental 

dalam eksistensi manusia yang tercermin melalui keyakinan serta pengakuan 



 

 

HAKIKAT MANUSIA MENURUT PERSEPEKTIF PADA AGAMA 

ISLAM 

12 JMA - VOLUME 3, NO. 6, JUNI 2025 

  

 

terhadap kebenaran ajaran agama, yang selanjutnya diekspresikan melalui sikap 

dan perilaku nyata dalam kehidupan sehari-hari. Elemen keberagamaan ini 

bersifat universal dapat ditemukan dalam diri setiap manusia tanpa memandang 

batasan ruang dan waktu, baik di masa lampau, masa kini, maupun masa yang 

akan datang; serta tersebar di berbagai penjuru dunia. Keberagamaan bukan 

sekadar pernyataan lisan atau formalitas simbolik, tetapi menunjukkan adanya 

penghayatan yang mendalam terhadap nilai-nilai agama dan penerapannya secara 

konsisten dalam tindakan nyata. Artinya, individu yang beragama tidak hanya 

mengakui keberadaan suatu kebenaran transenden, tetapi juga menjalankan ajaran 

agamanya sebagai wujud komitmen spiritual dan moral. 

Agama sendiri dipahami sebagai suatu sistem yang terdiri dari tiga unsur 

utama. Pertama, sistem credo atau struktur keimanan, yaitu keyakinan terhadap 

entitas yang absolut dan berada di luar jangkauan eksistensi manusia biasa. 

Kedua, sistem ritus, yaitu tata cara peribadatan dan ritual yang dijalankan manusia 

sebagai bentuk hubungan spiritual dengan entitas mutlak tersebut. Ketiga, sistem 

norma atau kaidah etis, yang mengatur tata laku manusia baik dalam berhubungan 

dengan sesamanya maupun dengan alam sekitarnya, dan kesemuanya itu harus 

selaras dengan prinsip keimanan dan praktik ibadah yang dianut. 

 

KESIMPULAN DAN SARAN 

Kesimpulan ditulis secara singkat yaitu mampu menjawab tujuan atau 

permasalahan penelitian dengan menunjukkan hasil penelitian atau pengujian hipotesis 

penelitian, tanpa mengulang pembahasan. Kesimpulan ditulis secara kritis, logis, dan 

jujur berdasarkan fakta hasil penelitian yang ada, serta penuh kehati-hatian apabila 

terdapat upaya generalisasi. Bagian kesimpulan dan saran ini ditulis dalam bentuk 

paragraf, tidak menggunakan penomoran atau bullet. Pada bagian ini juga dimungkinkan 

apabila penulis ingin memberikan saran atau rekomendasi tindakan berdasarkan 

kesimpulan hasil penelitian. Demikian pula, penulis juga sangat disarankan untuk 

memberikan ulasan terkait keterbatasan penelitian, serta rekomendasi untuk penelitian 

yang akan datang.  

 

 



DAFTAR REFERENSI 

Buku 

Djollong, A. F., La Abute, E., Sholihah, H., Hermawan, H., Prakoso, I. A., & Nurjanah, 

N. (2023). Buku Ajar Pendidikan Agama Islam. Pt. Sonpedia Publishing 

Indonesia. 

Mustaring, D. I. (2021). Buku Ajar Pendidikan Agama Islam. Cipta Media Nusantara. 

 

Jurnal 

Aryandika Firmansyah, M. Yazid Fathoni, Wismanto Wismanto, Dio Herfanda Bangun, 

and Muhammad Hanif Nasution. 2024. “Pandangan Islam Dalam Memaknai 

Hakikat Manusia.” Jurnal Manajemen Dan Pendidikan Agama Islam 2(1):88–

103. doi: 10.61132/jmpai.v2i1.63. 

Damayanti, Eka, Nuryamin Nuryamin, Hamsah F, and Suriyati Suryati. 2021. “Hakikat 

Manusia (Perspektif Filsafat Pendidikan Islam).” Jurnal Al-Qalam: Jurnal Kajian 

Islam & Pendidikan 13(1):38–48. doi: 10.47435/al-qalam.v13i1.612. 

Fadhila, Afrahul. 2021. “HAKIKAT MANUSIA DAN PENDIDIKAN.” Tazkiya 

10(2):68–85. 

Fajrussalam, Hisny. 2023. “Hakikat Dan Eksistensi Manusia Sebagai Mahluk Yang 

Bermoral.” Journal Of Social Science Research 3(2):1706–21. 

Husaini, H. 2021. “Hakikat Tujuan Pendidikan Agama Islam Dalam Berbagai 

Perspektif.” Cross-Border: Jurnal Kajian Perbatasan Antarnefara, Diplomasi 

Dan Hubungan Internasional 4(1):114–26. 

Irawan, Hendri. 2022. “Hakikat Dan Karakteristik Manusia (Insan, Basyar, an Nas Dan 

Ummah) Dan Relasinya Dengan Proses Kependidikan.” Al-Tarbawi Al-Haditsah: 

Jurnal Pendidikan Islam 7(2):1–13. doi: 10.24235/tarbawi.v7i2.11865. 

Jarbi, Muktiali. 2022. “Hakikat Manusia Dalam Perspektif Pendidikan Islam.” Jurnal 

Pendidikan Dan Wawasan Keislaman 4(1):58–75. 

Maunah, Siti. 2019. “Hakikat Alam Semesta Menurut Filsuf Islam.” Jurnal Madaniyah 

9(1):1–21. 

Mutmainnah Sukeriyadi, Mahyuddin Barni, Iskandar. 2023. “Hakikat Potensi Manusia 

Menurut Alquran Dan Hadis.” Kolaboratif Sains 6(12):1920–31. doi: 

10.56338/jks.v6i12.4564. 



 

 

HAKIKAT MANUSIA MENURUT PERSEPEKTIF PADA AGAMA 

ISLAM 

14 JMA - VOLUME 3, NO. 6, JUNI 2025 

  

 

Sari, Rahmi, Hermen Irawadi, and Abhanda Amra. 2024. “HAKIKAT MANUSIA 

MENURUT PANDANGAN ISLAM ( STUDI LITERATUR ).” Imeij 5(5):6531–

43. 

Siregar, Elina. 2017. “Hakikat Manusia (Tela’ah Istilah Manusia, Al - Qur’ an, Al-Basyar, 

Al- Insan, Bani-Adam Dan Al-Nas Serta Filsafat Pendidikan Islam).” Pemikiran 

Keagamaan 6(4):44–61. 

 


