JURNAL MEDIA AKADEMIK (JMA)
Vol.3, No.6 Juni 2025

e-ISSN: 3031-5220; DOI: 10.62281, Hal XX-XX
PT. Media Akademik Publisher
AHU-084213.AH.01.30.Tahun 2023

HAKIKAT MANUSIA MENURUT PERSEPEKTIF PADA AGAMA
ISLAM

Oleh:

Nazwa Az’zahra Fathur Rohman

Universitas Jember
Alamat: JL. Kalimantan Tegalboto No.37, Krajan Timur, Sumbersari, Kec. Sumbersari,
Kabupaten Jember, Jawa Timur (68121).

Korespondensi Penulis: nazwaafr2 l(@gmail.com

Abstract. This study aims to examine the nature of humans from an Islamic perspective
in depth, by examining the concept of humans as creatures that have physical, spiritual,

and social dimensions based on the Qur'an, hadith, and the thoughts of classical and
contemporary scholars. The method used is descriptive qualitative with literature study,

reviewing authentic sources such as tafsir books, authentic hadith, and relevant academic
literature. Data analysis was carried out through a content analysis approach to identify
the main themes related to creation, potential, position as caliph, and human moral
responsibility. The results of the study show that humans in Islam are understood through
three main terms, namely al-basyar (physical aspect), al-insan (dimension of
consciousness and spirituality), and al-nas (social dimension), which integrally form

human existence. In conclusion, the nature of humans in Islam is not just a biological
creature, but a spiritual and social entity that has a central role in the cosmic order as a
servant and representative of Allah on earth, with all of his life activities directed towards
devotion to God.

Keywords: Human Nature, Islamic Perspective, Caliphate, Worship.

Abstrak. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji hakikat manusia dalam perspektif Islam
secara mendalam, dengan menelaah konsep manusia sebagai makhluk yang memiliki
dimensi jasmani, ruhani, dan sosial berdasarkan Al-Qur’an, hadis, serta pemikiran para

ulama klasik dan kontemporer. Metode yang digunakan adalah kualitatif deskriptif

Received May 22, 2025; Revised May 31, 2025; June 07, 2025
*Corresponding author: nazwaafr2 I(@gmail.com


mailto:nazwaafr21@gmail.com
mailto:nazwaafr21@gmail.com

HAKIKAT MANUSIA MENURUT PERSEPEKTIF PADA AGAMA
ISLAM

dengan studi kepustakaan, mengkaji sumber-sumber otentik seperti kitab tafsir, hadis
shahih, dan literatur akademik yang relevan. Analisis data dilakukan melalui pendekatan
analisis isi untuk mengidentifikasi tema-tema utama terkait penciptaan, potensi,
kedudukan sebagai khalifah, dan tanggung jawab moral manusia. Hasil kajian
menunjukkan bahwa manusia dalam Islam dipahami melalui tiga istilah utama yaitu al-
basyar (aspek fisik), al-insan (dimensi kesadaran dan ruhani), dan al-nas (dimensi sosial),
yang secara integral membentuk eksistensi manusia. Kesimpulannya, hakikat manusia
dalam Islam bukan sekadar makhluk biologis, melainkan entitas spiritual dan sosial yang
memiliki peran sentral dalam tatanan kosmik sebagai hamba dan wakil Allah di muka
bumi, dengan seluruh aktivitas hidupnya diarahkan untuk pengabdian kepada Tuhan.

Kata Kunci: Hakikat Manusia, Perspektif Islam, Khalifah, Ibadah.

LATAR BELAKANG

Manusia diciptakan oleh Tuhan Yang Maha Esa sebagai makhluk yang memiliki
derajat paling tinggi di antara seluruh ciptaan-Nya. Keistimewaan ini tampak dari
keberadaan akal budi yang diberikan secara eksklusif kepada manusia, yang
membedakannya dari makhluk lain. Dalam perspektif pemikiran filsuf dan sufi besar Ibnu
‘Arabi, manusia digambarkan sebagai bentuk penciptaan paling unggul yang tidak
tertandingi oleh makhluk lain ciptaan Tuhan. Ia menjelaskan bahwa manusia memiliki
berbagai kemampuan mendasar dan kompleks, seperti kekuatan untuk hidup, kemampuan
memperoleh pengetahuan, kebebasan untuk berkehendak, serta kapasitas untuk
berkomunikasi secara verbal, melihat, mendengar, merenung, dan mengambil keputusan
secara sadar. Semua potensi ini tidak hanya menandakan kelebihan manusia, tetapi juga
menunjukkan bahwa manusia diciptakan dengan seperangkat kapasitas yang integral dan
menyeluruh. Manusia memegang peranan sentral dalam tatanan kosmik, sebab ia dibekali
dengan potensi jasmani dan rohani yang mendukungnya untuk menjalankan tanggung
jawab dan perannya sebagai khalifah di muka bumi sebuah mandat ilahiah yang tidak
diberikan kepada makhluk lainnya (Mutmainnah Sukeriyadi, Mahyuddin Barni 2023).

Dalam Al-Qur’an, istilah yang digunakan untuk merujuk pada manusia tidak
hanya satu, melainkan terdiri dari tiga kosakata utama yang masing-masing memiliki
makna dan konteks penggunaan yang khas, yakni al-basyar, al-insan, dan al-nas. Kata al-

basyar, yang disebutkan dalam kitab suci sebanyak 36 kali dan tersebar dalam 26 surah,

2 JMA - VOLUME 3, NO. 6, JUNI 2025



secara etimologis berakar dari makna yang berkaitan dengan fisik manusia, khususnya
bagian tubuh yang terlihat secara kasat mata seperti kulit kepala, wajah, dan tubuh,
terutama bagian yang ditumbuhi rambut (Fadhila 2021). Penggunaan kata ini sering kali
menyoroti aspek biologis atau material manusia dalam konteks penciptaan dan
keberadaan fisik.

Istilah al-insan memiliki akar kata dari al-uns, yang mengandung arti kedekatan,
keakraban, atau kemampuan untuk berinteraksi dan membangun hubungan sosial. Kata
ini muncul dalam Al-Qur’an sebanyak 73 kali dan tersebar di 43 surah, mencerminkan
kepentingannya dalam wacana teologis dan antropologis Islam. Penggunaan kata al-insan
dalam konteks Al-Qur’an lebih luas dan mendalam, mencakup penggambaran manusia
sebagai makhluk yang memiliki dimensi jasmani dan ruhani secara utuh, sehingga
merepresentasikan totalitas eksistensi manusia. Di samping itu, kata ini juga digunakan
dalam menjelaskan proses kejadian manusia dari awal hingga penyempurnaan, serta
untuk menguraikan sifat-sifat dasar manusia, baik yang bersifat positif maupun negatif.
Istilah al-Nas merupakan salah satu dari tiga kata utama dalam Al-Qur’an yang digunakan
untuk menyebut manusia (Maunah 2019). Kata ini memiliki frekuensi kemunculan yang
paling tinggi dibandingkan dengan istilah lainnya, yakni sebanyak 240 kali, dan tersebar
luas dalam 53 surat yang berbeda. Secara konseptual, penggunaan al-Nas dalam Al-
Qur’an menekankan dimensi sosial dari keberadaan manusia. Istilah ini tidak memandang
latar belakang keagamaan seseorang, baik yang beriman maupun yang ingkar, melainkan
merujuk pada umat manusia secara umum sebagai satu kesatuan sosial yang hidup
berdampingan di muka bumi. Penggunaan istilah ini menunjukkan bagaimana Al-Qur’an
memperlakukan manusia sebagai makhluk sosial yang saling terhubung dan berinteraksi
dalam komunitas yang lebih luas, tanpa membedakan berdasarkan tingkat keimanan atau

keyakinan.

KAJIAN TEORITIS
Pengertian Manusia dalam Perspektif Islam

Dalam ajaran Islam, manusia bukan hanya dipandang sebagai makhluk biologis
yang memiliki tubuh dan kebutuhan jasmani, tetapi juga sebagai makhluk spiritual yang
memiliki ruh dan akal. Istilah "manusia" dalam Al-Qur'an diterjemahkan melalui

beberapa kata kunci utama yang menggambarkan dimensi dan karakteristik



HAKIKAT MANUSIA MENURUT PERSEPEKTIF PADA AGAMA
ISLAM

eksistensialnya. Tiga istilah utama yang sering digunakan adalah al-basyar, al-insan, dan
al-nas, yang masing-masing memiliki nuansa makna yang berbeda. 4/-basyar biasanya
merujuk pada aspek lahiriah manusia, seperti tubuh fisik dan penampakan jasmani.
Sementara itu, al-insan lebih menekankan pada keberadaan manusia sebagai makhluk
yang memiliki kesadaran, kemampuan berpikir, serta ruh yang menjadikannya berbeda
dari makhluk lain. 4/-nas digunakan untuk menggambarkan manusia dalam konteks
sosial, sebagai bagian dari komunitas yang luas, tanpa membedakan latar belakang

keimanan atau keyakinan (Siregar 2017).

Dimensi Kejadian dan Struktur Manusia

Menurut Al-Qur’an, manusia diciptakan oleh Allah dari tanah dan melalui tahapan
yang sangat kompleks, yang menunjukkan bahwa penciptaannya merupakan proses yang
agung dan terencana (Husaini 2021). Dalam Surah Al-Mu’minun ayat 12—-14, dijelaskan
tahapan penciptaan manusia, mulai dari sari pati tanah, kemudian menjadi nutfah (air
mani), hingga terbentuk janin dalam rahim, yang pada akhirnya diberi ruh oleh Allah.
Tahapan-tahapan tersebut menggambarkan bahwa manusia tidak hadir secara instan,
melainkan melalui proses yang menggambarkan kehendak dan kekuasaan Tuhan.
Struktur manusia mencakup unsur jasmani (fisik), ruhani (jiwa), dan akal yang semuanya
bekerja secara integral. Akal memungkinkan manusia berpikir dan memahami, ruh
menjadi penghubung dengan aspek ketuhanan, dan jasmani menjadi alat manusia

berinteraksi dengan lingkungan fisik.

Kedudukan Manusia dalam Pandangan Islam

Islam memberikan posisi yang sangat istimewa bagi manusia di antara makhluk
lainnya. Dalam berbagai ayat Al-Qur'an, dijelaskan bahwa manusia ditunjuk sebagai
khalifah di bumi, yaitu pemimpin dan pengelola alam semesta yang diberi amanah oleh
Allah untuk menjaga keseimbangan dan keadilan (Jarbi 2022). Tugas kekhalifahan ini
menunjukkan betapa manusia dipercaya oleh Allah untuk membawa nilai-nilai ketuhanan
dalam kehidupannya. Kedudukan ini bukan hanya simbolik, tetapi mengandung tanggung
jawab besar, sebab manusia diberi kebebasan dalam memilih dan bertindak, namun juga
akan dimintai pertanggungjawaban atas semua perbuatannya. Firman Allah dalam Surah

Al-Baqarah ayat 30 mengisahkan tentang penciptaan manusia dan pengangkatannya

4 JMA - VOLUME 3, NO. 6, JUNI 2025



sebagai khalifah, yang bahkan sempat dipertanyakan oleh malaikat karena potensi
kerusakan yang bisa ditimbulkan manusia. Namun Allah menegaskan bahwa manusia
memiliki potensi untuk mengetahui hal-hal yang tidak diketahui makhluk lain, yang

menunjukkan keunggulan manusia dalam ilmu dan pengetahuan.

Hakikat Diri dan Potensi Manusia

Manusia dalam Islam tidak hanya diakui sebagai makhluk ciptaan, tetapi juga
sebagai makhluk yang memiliki potensi luar biasa. Potensi ini mencakup kemampuan
berpikir logis, berperasaan, bersikap etis, serta kecenderungan terhadap kebaikan atau
keburukan. Dalam Surah Asy-Syams ayat 7-10, disebutkan bahwa Allah telah
mengilhamkan kepada jiwa manusia dua kecenderungan: kebaikan (taqwa) dan
keburukan (fujur), dan manusia diberi pilihan untuk menempuh salah satunya. Ini
menunjukkan bahwa manusia memiliki kehendak bebas (free will), namun juga dibekali
dengan petunjuk berupa wahyu dan akal sebagai alat untuk membedakan mana yang
benar dan salah. Potensi positif yang dimiliki manusia akan berkembang jika diarahkan
melalui pendidikan iman, amal saleh, dan pemahaman yang benar terhadap ajaran agama.
Potensi negatif dapat membawa manusia ke dalam kehancuran jika tidak dikendalikan

dengan baik (Aryandika Firmansyah et al. 2024).

Manusia sebagai Makhluk Moral dan Sosial

Islam mengajarkan bahwa manusia memiliki tanggung jawab moral yang melekat
pada dirinya (Damayanti et al. 2021). Ia bukan hanya bertanggung jawab terhadap dirinya
sendiri, tetapi juga kepada orang lain dan lingkungan di sekitarnya. Nilai moral dalam
Islam meliputi kejujuran, kasih sayang, keadilan, serta pengendalian diri. Dalam konteks
sosial, manusia juga dianggap sebagai makhluk yang tidak bisa hidup sendiri. Ia
memerlukan orang lain, berinteraksi, saling membantu, dan hidup dalam masyarakat.
Syariat Islam banyak mengatur hubungan antarmanusia melalui ajaran muamalah yang
menekankan nilai tolong-menolong dan keadilan. Hal ini juga ditegaskan dalam berbagai
hadits Nabi Muhammad SAW, bahwa seorang Muslim adalah yang mampu memberi
manfaat bagi sesama dan tidak menyakiti orang lain, baik dengan lisan maupun

perbuatan.



HAKIKAT MANUSIA MENURUT PERSEPEKTIF PADA AGAMA
ISLAM

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi
kepustakaan, yang bertujuan untuk mengkaji hakikat manusia dalam perspektif Islam
secara mendalam dan menyeluruh melalui telaah terhadap sumber-sumber otentik seperti
Al-Qur’an, hadis Nabi, serta pemikiran para ulama klasik dan kontemporer. Pengumpulan
data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan menelaah literatur yang relevan,
termasuk kitab tafsir seperti Tafsir al-Misbah dan Tafsir Ibnu Katsir, kitab hadis seperti
Shahih Bukhari dan Muslim, serta karya akademik para pemikir Muslim seperti Al-
Ghazali, Ibnu ‘Arabi, Fazlur Rahman, dan Seyyed Hossein Nasr. Analisis data
dilaksanakan dengan pendekatan analisis isi, yaitu mengidentifikasi, mengklasifikasikan,
dan menafsirkan tema-tema utama yang berkaitan dengan manusia, seperti penciptaan,
potensi, tanggung jawab sebagai khalifah, serta aspek spiritual dan moralitasnya. Proses
analisis ini melalui tahapan reduksi data, penyajian data dalam narasi deskriptif, serta
penarikan kesimpulan yang bersifat reflektif dan interpretatif sesuai dengan prinsip-

prinsip keilmuan Islam.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hakikat dan Kedudukan Manusia

Berdasarkan penjelasan dari Daulay, dalam Al-Qur’an terdapat beragam istilah
yang digunakan untuk merujuk pada manusia, dan masing-masing istilah tersebut
mengandung makna yang berbeda sesuai konteks penggunaannya (Sari, Irawadi, and
Amra 2024).

1) Istilah al-Basyar berasal dari akar kata yang sama dengan basyarah, yang
secara etimologis berarti kulit. Istilah in1 disematkan kepada manusia karena
kulit manusia terlihat secara jelas dan berbeda dengan kulit makhluk hidup
lainnya, terutama hewan. Dalam penggunaan Al-Qur’an, kata al-Basyar
lebih menekankan pada aspek fisik dan tampilan lahiriah manusia yang
dapat diamati secara kasat mata, mencerminkan ciri-ciri umum jasmani
manusia sebagai makhluk biologis.

2) Istilah al-Insan, yang berasal dari kata uns, memiliki makna jinak, harmonis,
atau penuh keakraban. Kata ini merujuk pada keseluruhan eksistensi

manusia, meliputi unsur jasmani dan rohani secara utuh. Penggunaan kata

6 JMA - VOLUME 3, NO. 6, JUNI 2025



insan dalam Al-Qur’an berhubungan erat dengan kemampuan manusia
dalam bernalar, berpikir kritis, dan memikul tanggung jawab moral serta
spiritual sebagai makhluk berakal. Dengan demikian, istilah ini
menunjukkan sisi kemanusiaan yang paling dalam dan kompleks.

3) Istilah an-Nas digunakan untuk menggambarkan manusia dalam konteks
sosial dan kolektif. Kata ini menunjukkan eksistensi manusia sebagai bagian
dari komunitas atau kelompok masyarakat yang saling berinteraksi,
berkolaborasi, dan menjalankan berbagai aktivitas demi mendukung serta
mengembangkan kehidupan bersama. Penggunaan istilah ini mencerminkan
dimensi sosial manusia yang tidak dapat dipisahkan dari dinamika
hubungan antarmanusia.

Hakikat utama dari keberadaan manusia di muka bumi ini adalah untuk
menjalankan pengabdian secara total kepada Allah SWT, yang dalam istilah Islam
dikenal dengan kata ibadah. Seluruh tujuan lain yang bersifat duniawi maupun berskala
kecil, seperti pencapaian karier, kekayaan, pendidikan, atau relasi sosial, pada dasarnya
merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari misi besar tersebut dan harus berada dalam
koridor pengabdian kepada Sang Pencipta. Artinya, semua bentuk aktivitas manusia yang
beragam sejatinya diarahkan untuk mewujudkan ketaatan dan kedekatan spiritual kepada
Allah. Penegasan mengenai tujuan hidup manusia ini secara eksplisit dijelaskan dalam
firman Allah SWT dalam surah Az-Zariyat ayat ke-56, yang menegaskan bahwa
penciptaan jin dan manusia tidak lain adalah semata-mata untuk beribadah kepada-Nya.

G5 V) G5 Gall B4R g
Artinya: “Tidaklah Aku menciptakan jin dan manusia kecuali untuk beribadah kepada-
Ku.”

Ayat ini menekankan bahwa ibadah bukan hanya terbatas pada ritual formal, tetapi
juga mencakup segala aktivitas yang dilakukan dengan niat tulus karena Allah dan sesuai
dengan ajaran-Nya.

Makna penciptaan manusia sebagai makhluk yang bertugas untuk beribadah
mencerminkan bahwa inti dari eksistensinya adalah menjalankan kepatuhan, ketaatan,
dan ketulusan penghambaan secara total kepada Allah SWT. Hal ini menandakan bahwa
segala bentuk perilaku, tindakan, maupun aktivitas sehari-hari yang dilandasi oleh

kesadaran jiwa untuk tunduk kepada kehendak Ilahi baik dalam bentuk ibadah ritual



HAKIKAT MANUSIA MENURUT PERSEPEKTIF PADA AGAMA
ISLAM

maupun aktivitas sosial yang bernilai kebaikan dapat dikategorikan sebagai bentuk ibadah
yang sahih dalam pandangan Islam.

Pengabdian manusia kepada Tuhan lahir dari kebutuhan spiritual yang sangat
mendalam, karena pada dasarnya manusia merupakan ciptaan Allah yang bergantung
penuh pada-Nya dalam segala aspek kehidupan. Allah-lah yang menciptakan manusia,
mengatur perjalanan hidupnya, dan pada akhirnya menjadi tempat kembalinya seluruh
makhluk. Allah SWT tidak memiliki kebutuhan apa pun terhadap makhluk-Nya,
termasuk terhadap segala bentuk penyembahan atau ritual yang dilakukan oleh manusia.
Justru manusialah yang memerlukan ibadah sebagai sarana untuk menyucikan jiwa,
mendekatkan diri kepada Tuhan, serta mengokohkan relasi spiritual yang menjadi esensi

dari kehidupan yang hakiki.

Aspek-aspek Manusia
1. Manusia sebagai Ciptaan Ilahi

Dalam perspektif keagamaan, manusia dipandang sebagai makhluk yang
paling istimewa dan memiliki kesempurnaan tertinggi di antara seluruh ciptaan
Tuhan Yang Maha Esa. Keunggulan dan kelengkapan yang diberikan kepada
manusia bukanlah tanpa tujuan, melainkan sebagai bentuk kesiapan mereka dalam
memikul tanggung jawab besar sebagai wakil Tuhan (khalifah) di muka bumi.
Penjelasan mengenai asal muasal manusia dapat ditemukan dalam kitab suci, yang
menyebutkan bahwa manusia diciptakan dari tanah dengan menggunakan
berbagai terminologi seperti Turab (tanah kering), Thien (tanah liat), Shal-shal
(tanah kering yang berbunyi), dan Sualalah (sari pati tanah), yang kesemuanya
menggambarkan bahan dasar kejadian manusia secara metaforis dan spiritual
(Irawan 2022).

Manusia dikaruniai kemampuan unik berupa kesadaran akan diri sendiri
(self-awareness) dan kesadaran akan lingkungan (consciousness). Artinya,
manusia mampu mengenali eksistensinya sendiri, membedakan dirinya dari benda
atau makhluk lain di luar dirinya, dan menyadari proses berpikir yang berlangsung
dalam dirinya. Kecanggihan intelektual ini menjadikan manusia sebagai makhluk
yang tidak hanya mampu memahami realitas eksternal, tetapi juga mampu

merefleksikan eksistensinya secara mendalam. Meskipun manusia menyadari

8 JMA - VOLUME 3, NO. 6, JUNI 2025



keunikan dirinya dibanding makhluk lain, ia tetap merupakan bagian tak
terpisahkan dari tatanan alam semesta. Oleh karena itu, selain bertanya-tanya
tentang struktur dan asal mula jagat raya tempatnya tinggal, manusia juga
terdorong secara alami untuk menelusuri hakikat keberadaannya sendiri.

Dalam ranah filsafat, ada dua pendekatan utama yang berupaya
menjelaskan asal usul alam semesta. Pertama, pendekatan evolusionisme, yang
beranggapan bahwa alam semesta hadir secara spontan tanpa keterlibatan
kekuatan pencipta; semesta berkembang dan berproses dari dirinya sendiri
melalui mekanisme evolusi alamiah. Kedua, pendekatan kreasionisme, yang
meyakini bahwa alam semesta diciptakan oleh suatu entitas adikodrati atau prima
causa (penyebab pertama), yaitu Tuhan. Pandangan kreasionisme sejalan dengan
pemahaman dalam ajaran Islam bahwa segala sesuatu, termasuk manusia dan
alam raya, merupakan ciptaan dari kehendak ilahi.

Manusia sebagai Kesatuan Badan—Roh

Dalam ranah filsafat, para pemikir dan filsuf mengemukakan berbagai
pandangan terkait dengan struktur metafisik manusia—yakni hakikat dan
komposisi keberadaan manusia secara mendalam (Fajrussalam 2023). Secara
umum, terdapat empat pandangan utama yang berkembang sebagai jawaban atas
pertanyaan mendasar mengenai sifat eksistensi manusia, yaitu: Materialisme,
Idealisme, Dualisme, serta konsep yang menegaskan bahwa manusia merupakan
kesatuan utuh antara jasad dan roh.

a) Paham Materialisme yang dianut oleh tokoh-tokoh seperti Julien de La
Mettrie dan Ludwig Feuerbach, berangkat dari prinsip bahwa realitas sejati
hanya dapat dipahami berdasarkan pengalaman empiris yang diperoleh
melalui pengamatan langsung maupun refleksi diri. Mereka menegaskan
bahwa seluruh alam semesta, termasuk manusia, pada dasarnya terdiri dari
materi atau zat fisik semata. Manusia tidak dapat dipisahkan dari alam
sekitarnya, karena manusia merupakan bagian integral dari keseluruhan
alam semesta. Dalam perspektif ini, eksistensi manusia sepenuhnya tunduk
pada hukum-hukum alam yang berlaku secara universal, seperti hukum
kualitas, hukum sebab-akibat, serta pola hubungan stimulus dan respon

yang mengatur interaksi antara manusia dengan lingkungannya.



HAKIKAT MANUSIA MENURUT PERSEPEKTIF PADA AGAMA

10

ISLAM

b) Idealisme merupakan pandangan yang bertentangan secara mendasar
dengan ajaran Materialisme. Para penganut Idealisme berkeyakinan bahwa
hakikat utama dari keberadaan manusia terletak pada jiwanya, roh, atau
aspek spiritualnya. Pandangan ini secara klasik diwakili oleh filsuf besar
seperti Plato. Meskipun Plato tidak secara mutlak mengabaikan keberadaan
tubuh atau jasad, ia menempatkan jiwa pada posisi yang jauh lebih tinggi
dan dominan dibandingkan dengan tubuh fisik. Dalam kerangka hubungan
antara jiwa dan tubuh, jiwa dianggap sebagai entitas yang mengendalikan
dan memimpin tubuh. Dengan kata lain, jiwa memiliki pengaruh utama
terhadap seluruh aktivitas tubuh, sehingga keberadaan dan fungsi tubuh
sangat bergantung pada jiwa tersebut.

¢) Pandangan pertama cenderung bersifat monistik dan materialistik, yang
melihat realitas manusia hanya dari aspek materi fisik. Sebaliknya,
pandangan kedua lebih condong kepada monisme spiritual, yang
menempatkan roh atau jiwa sebagai inti keberadaan manusia. Namun, selain
kedua pandangan tersebut, ada pula aliran filsafat yang secara eksplisit
menganut konsep dualisme, yang dikembangkan oleh filsuf Rene Descartes.
Menurut Descartes, hakikat manusia terdiri dari dua substansi yang berbeda
yakni tubuh fisik (badan) dan jiwa (spirit). Karena manusia adalah
perpaduan dua entitas yang berbeda ini, Descartes berargumen bahwa antara
badan dan jiwa tidak ada interaksi langsung atau saling memengaruhi secara

kausal.

3. Manusia sebagai Mahkluk Individu

Memiliki kesadaran akan keberadaan dirinya sendiri yang menunjukkan keunikan
dan otonomi. Setiap individu manusia adalah kesatuan yang utuh antara dimensi
fisik dan spiritualnya, membuatnya unik dalam postur tubuh, kemampuan
berpikir, minat, bakat, dunia yang ditempati, dan tujuan hidupnya. Bahkan dalam
kasus manusia kembar siam, tidak ada kesamaan menyeluruh di antara mereka,
karena setiap individu memiliki pengalaman dan tujuan hidup yang unik. Setiap
individu pada hakikatnya memiliki kesadaran untuk menegaskan keberadaannya
di tengah realitas kehidupan. Mereka secara aktif berusaha untuk mewujudkan jati

dirinya, memiliki kebebasan dalam membentuk cita-cita, serta berhak

JMA - VOLUME 3, NO. 6, JUNI 2025



menentukan arah hidup sesuai dengan identitas dan potensi yang dimilikinya.
Dalam keberadaannya yang khas, manusia mampu menyatakan identitasnya
melalui ungkapan “inilah aku” sebagai bentuk pengakuan eksistensial terhadap
dirinya sendiri. Hal ini menunjukkan bahwa manusia bukan hanya sekadar bagian
dari lingkungan, tetapi merupakan entitas yang memiliki kapasitas untuk
mengambil posisi, bertindak secara reflektif, menghadapi berbagai situasi, serta
membuat keputusan berdasarkan pertimbangan dan tanggung jawab pribadi.

. Manusia sebagai Makhluk Sosial

Dalam kehidupan sosial, setiap manusia secara alami menempati suatu posisi atau
peran tertentu dalam struktur masyarakat. Di samping memiliki tujuan pribadi dan
dunia internal yang unik, individu juga terlibat dalam tujuan kolektif serta ruang
hidup bersama yang dibentuk bersama anggota masyarakat lainnya. Kesadaran
akan diri sendiri yang dimiliki oleh manusia tidaklah berdiri sendiri, tetapi
berjalan beriringan dengan kesadaran sosial yang tumbuh dari interaksinya
dengan sesama.

Kehidupan bersama menjadi sarana utama bagi manusia untuk
mempertegas eksistensinya. Dalam konteks inilah, Aristoteles menyebut manusia
sebagai zoon politikon, yaitu makhluk yang hakikatnya hanya bisa menjalani
hidup secara utuh dalam lingkup sosial atau masyarakat. Artinya, manusia bukan
hanya makhluk yang hidup sendiri, melainkan makhluk yang kodratnya
membutuhkan keberadaan orang lain untuk merealisasikan kemanusiaannya
secara menyeluruh. Relasi antara individu dan masyarakat bersifat timbal balik
dan saling memengaruhi. Masyarakat memberikan ruang bagi individu untuk
mengekspresikan diri, sedangkan individu turut berperan dalam membentuk nilai,
norma, dan dinamika kehidupan sosial. Filsuf Ernst Cassirer menegaskan bahwa
manusia tidak akan mampu menemukan dan memahami jati dirinya secara utuh
tanpa keterlibatan dalam interaksi sosial. Dengan kata lain, individualitas
seseorang baru bisa disadari sepenuhnya melalui hubungan dan komunikasi
dengan lingkungan sosialnya.

. Manusia sebagai Makhluk Beragama
Dimensi religius atau keberagamaan merupakan salah satu aspek fundamental

dalam eksistensi manusia yang tercermin melalui keyakinan serta pengakuan



HAKIKAT MANUSIA MENURUT PERSEPEKTIF PADA AGAMA
ISLAM

terhadap kebenaran ajaran agama, yang selanjutnya diekspresikan melalui sikap
dan perilaku nyata dalam kehidupan sehari-hari. Elemen keberagamaan ini
bersifat universal dapat ditemukan dalam diri setiap manusia tanpa memandang
batasan ruang dan waktu, baik di masa lampau, masa kini, maupun masa yang
akan datang; serta tersebar di berbagai penjuru dunia. Keberagamaan bukan
sekadar pernyataan lisan atau formalitas simbolik, tetapi menunjukkan adanya
penghayatan yang mendalam terhadap nilai-nilai agama dan penerapannya secara
konsisten dalam tindakan nyata. Artinya, individu yang beragama tidak hanya
mengakui keberadaan suatu kebenaran transenden, tetapi juga menjalankan ajaran
agamanya sebagai wujud komitmen spiritual dan moral.

Agama sendiri dipahami sebagai suatu sistem yang terdiri dari tiga unsur
utama. Pertama, sistem credo atau struktur keimanan, yaitu keyakinan terhadap
entitas yang absolut dan berada di luar jangkauan eksistensi manusia biasa.
Kedua, sistem ritus, yaitu tata cara peribadatan dan ritual yang dijalankan manusia
sebagai bentuk hubungan spiritual dengan entitas mutlak tersebut. Ketiga, sistem
norma atau kaidah etis, yang mengatur tata laku manusia baik dalam berhubungan
dengan sesamanya maupun dengan alam sekitarnya, dan kesemuanya itu harus

selaras dengan prinsip keimanan dan praktik ibadah yang dianut.

KESIMPULAN DAN SARAN

Kesimpulan ditulis secara singkat yaitu mampu menjawab tujuan atau
permasalahan penelitian dengan menunjukkan hasil penelitian atau pengujian hipotesis
penelitian, tanpa mengulang pembahasan. Kesimpulan ditulis secara kritis, logis, dan
jujur berdasarkan fakta hasil penelitian yang ada, serta penuh kehati-hatian apabila
terdapat upaya generalisasi. Bagian kesimpulan dan saran ini ditulis dalam bentuk
paragraf, tidak menggunakan penomoran atau bullet. Pada bagian ini juga dimungkinkan
apabila penulis ingin memberikan saran atau rekomendasi tindakan berdasarkan
kesimpulan hasil penelitian. Demikian pula, penulis juga sangat disarankan untuk
memberikan ulasan terkait keterbatasan penelitian, serta rekomendasi untuk penelitian

yang akan datang.

12 JMA - VOLUME 3, NO. 6, JUNI 2025



DAFTAR REFERENSI

Buku

Djollong, A. F., La Abute, E., Sholihah, H., Hermawan, H., Prakoso, I. A., & Nurjanah,
N. (2023). Buku Ajar Pendidikan Agama Islam. Pt. Sonpedia Publishing
Indonesia.

Mustaring, D. 1. (2021). Buku Ajar Pendidikan Agama Islam. Cipta Media Nusantara.

Jurnal

Aryandika Firmansyah, M. Yazid Fathoni, Wismanto Wismanto, Dio Herfanda Bangun,
and Muhammad Hanif Nasution. 2024. “Pandangan Islam Dalam Memaknai
Hakikat Manusia.” Jurnal Manajemen Dan Pendidikan Agama Islam 2(1):88—
103. doi: 10.61132/jmpai.v2il.63.

Damayanti, Eka, Nuryamin Nuryamin, Hamsah F, and Suriyati Suryati. 2021. “Hakikat
Manusia (Perspektif Filsafat Pendidikan Islam).” Jurnal Al-Qalam: Jurnal Kajian
Islam & Pendidikan 13(1):38—48. doi: 10.47435/al-qalam.v13i1.612.

Fadhila, Afrahul. 2021. “HAKIKAT MANUSIA DAN PENDIDIKAN.” Tazkiya
10(2):68-85.

Fajrussalam, Hisny. 2023. “Hakikat Dan Eksistensi Manusia Sebagai Mahluk Yang
Bermoral.” Journal Of Social Science Research 3(2):1706-21.

Husaini, H. 2021. “Hakikat Tujuan Pendidikan Agama Islam Dalam Berbagai
Perspektif.” Cross-Border: Jurnal Kajian Perbatasan Antarnefara, Diplomasi
Dan Hubungan Internasional 4(1):114-26.

Irawan, Hendri. 2022. “Hakikat Dan Karakteristik Manusia (Insan, Basyar, an Nas Dan
Ummah) Dan Relasinya Dengan Proses Kependidikan.” A/-Tarbawi Al-Haditsah:
Jurnal Pendidikan Islam 7(2):1-13. doi: 10.24235/tarbawi.v7i2.11865.

Jarbi, Muktiali. 2022. “Hakikat Manusia Dalam Perspektif Pendidikan Islam.” Jurnal
Pendidikan Dan Wawasan Keislaman 4(1):58-75.

Maunah, Siti. 2019. “Hakikat Alam Semesta Menurut Filsuf Islam.” Jurnal Madaniyah
9(1):1-21.

Mutmainnah Sukeriyadi, Mahyuddin Barni, Iskandar. 2023. “Hakikat Potensi Manusia
Menurut Alquran Dan Hadis.” Kolaboratif Sains 6(12):1920-31. doi:
10.56338/jks.v6i12.4564.



HAKIKAT MANUSIA MENURUT PERSEPEKTIF PADA AGAMA
ISLAM

Sari, Rahmi, Hermen Irawadi, and Abhanda Amra. 2024. “HAKIKAT MANUSIA
MENURUT PANDANGAN ISLAM ( STUDI LITERATUR ).” Imeij 5(5):6531—
43.

Siregar, Elina. 2017. “Hakikat Manusia (Tela’ah Istilah Manusia, Al - Qur’ an, Al-Basyar,
Al- Insan, Bani-Adam Dan Al-Nas Serta Filsafat Pendidikan Islam).” Pemikiran
Keagamaan 6(4):44-61.

14 JMA - VOLUME 3, NO. 6, JUNI 2025



