
 
JURNAL MEDIA AKADEMIK (JMA) 

Vol.3, No.11 November 2025 
e-ISSN: 3031-5220; DOI: 10.62281, Hal XX-XX 

PT. Media Akademik Publisher 
 AHU-084213.AH.01.30.Tahun 2023 

Received October 25, 2025; Revised November 10, 2025; November 21, 2025 

*Corresponding author: 25081194006@mhs.unesa.ac.id 
 
 
 

 

SINERGI EPISTEMOLOGI BAYANI, BURHANI, DAN IRFANI 

DALAM KAJIAN WACANA ILMIAH ISLAM: PENDEKATAN 

KOMPREHENSIF TERHADAP SUMBER PENGETAHUAN, 

RASIONALITAS, DAN SPIRITUALITAS 

 

Oleh: 

 

Andi Kenzie Latunrung Fatkhun1 

Oktavia Romadani2 

Ilham Syahputra3 

Hanania Adlina Khairunnisa4 

Firza Yunia Rahmita5 

Faza Nabilah Chairil Khuluq6 

Taufiq Kurniawan7 

 

Universitas Negeri Surabaya 

Alamat: JL. Ketintang Wiyata, Ketintang, Kec. Gayungan, Surabaya, Jawa Timur 

(60231). 

Korespondensi Penulis: 25081194006@mhs.unesa.ac.id, 

25081194025@mhs.unesa.ac.id, 25081194074@mhs.unesa.ac.id, 

25081194123@mhs.unesa.ac.id, 25081194175@mhs.unesa.ac.id, 

25081194181@mhs.unesa.ac.id, taufiqkurniawan@unesa.ac.id. 

 

Abstract. This study aims to explain three approaches within Islamic epistemology 

Bayani, Burhani, and Irfani in analyzing scientific discourse. These three concepts 

represent distinct yet complementary modes of thinking. The Bayani approach 

emphasizes that truth is derived from textual sources and the authority of revelation; 

Burhani is oriented toward rationality, logic, and empirical evidence in the reasoning 

process; while Irfani focuses on spiritual experience and inner consciousness. Through 

qualitative analysis of several scholarly journals, this study demonstrates that applying 

these three approaches (Bayani, Burhani, and Irfani) can enrich scientific interpretation, 



 

 

SINERGI EPISTEMOLOGI BAYANI, BURHANI, DAN IRFANI 

DALAM KAJIAN WACANA ILMIAH ISLAM: PENDEKATAN 

KOMPREHENSIF TERHADAP SUMBER PENGETAHUAN, 

RASIONALITAS, DAN SPIRITUALITAS 

2 JMA - VOLUME 3, NO. 11, NOVEMBER 2025 

  

 

offering a comprehensive perspective while maintaining a balance between rational, 

normative, and spiritual dimensions of knowledge. The findings reaffirm that integrating 

Bayani, Burhani, and Irfani can serve as a relevant alternative epistemological model for 

constructing holistic and contextual scientific discourse in the modern era. Collectively, 

these three concepts create a unified knowledge system: Bayani provides legitimacy, 

Burhani ensures rationality, and Irfani contributes deeper meaning. 

Keywords: Bayani, Burhani, Irfani, Islamic Epistemology, Scientific Discourse. 

 

Abstrak. Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan tiga pendekatan Epistimologi Islam 

yakni Bayani, Burhani dan Irfani dalam menganalisis wacana Ilmiah. Ketiga konsep ini 

mempresentasikan cara berpikir yang berbeda namun saling melengkapi. Pendekatan 

Bayani menekankan bahwa kebenaran bersumber dari teks dan otoritas wahyu; Burhani 

berorientasi pada rasionalitas, logika dan bukti empiris dalam proses penalaran; 

sedangkan Irfani berfokus pada pengalaman spiritual dan kesadaran batin. Melalui 

analisis kualitatif terhadap beberapa jurnal, penelitian ini menunjukkan bahwa penerapan 

ketiga pendekatan tersebut (Bayani, Burhani dan Irfani) dapat memperkaya interpretasi 

ilmiah, menghadirkan cara pandang yang komprehensif sekaligus menjaga keseimbangan 

antara aspek rasional, normatif, dan spiritual dalam ilmu pengetahuan. Hasil penelitian 

ini menegaskan bahwa integrasi Bayani, Burhani, dan Irfani dapat menjadi model 

epistemologi alternatif yang relevan dalam membangun wacana ilmiah yang holistik dan 

kontekstual di era modern. ketiga konsep ini akan menciptakan sistem pengetahuan yang 

utuh yaitu, Bayani untuk mengurus legitimasi, Burhani untuk memastikan rasionalitas, 

dan Irfani untuk menambahkan makna yang lebih mendalam. 

Kata Kunci: Bayani, Burhani, Irfani, Epistimologi Islam, Wacana Ilmiah. 

 

LATAR BELAKANG 

Perkembangan ilmu pengetahuan modern mendorong manusia untuk terus 

memahami hakikat kebenaran dan cara memperolehnya. Dalam upaya tersebut, setiap 

peradaban memiliki kerangka berpikir atau epistemologi yang menjadi dasar dalam 

memahami realitas. Epistemologi tidak hanya menentukan cara berpikir seseorang, tetapi 

juga memengaruhi metode analisis dan pendekatan dalam mengkaji fenomena ilmiah. 



Dalam konteks akademik, pemilihan pendekatan epistemologis menjadi perlu untuk 

menjaga keilmiahan dan objektivitas hasil penelitian. Analisis wacana sebagai bagian dari 

kajian ilmiah juga memerlukan pijakan epistemologis agar tidak bersifat bias atau 

subjektif. Oleh karena itu, pembahasan tentang dasar epistemologi menjadi relevan dalam 

upaya memperkuat kualitas analisis dalam dunia keilmuan. Analisis wacana ilmiah tidak 

sekadar menelaah teks, tetapi juga menafsirkan makna, konteks, dan tujuan di balik 

penyusunan sebuah wacana. Dalam ranah ini, landasan epistemologis menjadi panduan 

dalam menentukan arah interpretasi dan metode analisis yang digunakan. Pemahaman 

terhadap sumber pengetahuan, baik yang bersifat empiris, rasional, maupun intuitif, 

menjadi perlu untuk menghasilkan penafsiran yang seimbang. Pendekatan yang terlalu 

tekstual dapat mengabaikan konteks, sedangkan pendekatan yang terlalu rasional dapat 

kehilangan makna spiritual. Maka, diperlukan keseimbangan antara rasionalitas, 

tekstualitas, dan pengalaman batin dalam memahami wacana. Keseimbangan inilah yang 

kemudian menjadi fokus dalam penerapan konsep epistemologi Islam klasik.  

Dalam tradisi Islam, dikenal tiga corak epistemologi utama yaitu Bayani, Burhani, 

dan Irfani yang masing-masing memiliki karakteristik tersendiri. Menurut Afwadzi, 

epistemologi Bayani berorientasi pada teks dan otoritas wahyu sebagai sumber utama 

pengetahuan.1 Sementara itu, Burhani lebih menekankan peran akal dan logika sebagai 

sarana untuk menemukan kebenaran secara rasional. Di sisi lain, Irfani menempatkan 

intuisi dan pengalaman spiritual sebagai jalan memperoleh pengetahuan yang mendalam. 

Ketiga pendekatan ini, meskipun berbeda, memiliki tujuan yang sama yaitu menemukan 

kebenaran yang hakiki. Interaksi antara ketiganya menciptakan sistem berpikir yang 

saling melengkapi dalam memahami fenomena keilmuan. Menurut Ulliyah menjelaskan 

bahwa epistemologi Bayani, Burhani, dan Irfani memiliki hubungan dialektis yang 

memungkinkan integrasi dalam berbagai bidang ilmu.2 Bayani berfungsi sebagai 

landasan normatif, Burhani sebagai kerangka rasional, dan Irfani sebagai penyempurna 

melalui pengalaman batin. Kombinasi ketiganya menghadirkan model pengetahuan yang 

tidak hanya logis tetapi juga bernilai spiritual. Integrasi ini memberikan alternatif bagi 

 
1 Afwadzi, B. (2023). Interaksi epistemologi Bayani, Burhani, dan Irfani dengan Pendidikan Agama Islam: 

Tawaran interconnected entities. Ma’arif Journal of Education, Madrasah Innovation and Aswaja Studies, 

2(1), 29–37.  
2 Ulliyah, A. K., et al. (2024). Perbedaan Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani dalam Pemikiran Islam.  

Revorma: Jurnal Pendidikan dan Pemikiran, 4(1).  



 

 

SINERGI EPISTEMOLOGI BAYANI, BURHANI, DAN IRFANI 

DALAM KAJIAN WACANA ILMIAH ISLAM: PENDEKATAN 

KOMPREHENSIF TERHADAP SUMBER PENGETAHUAN, 

RASIONALITAS, DAN SPIRITUALITAS 

4 JMA - VOLUME 3, NO. 11, NOVEMBER 2025 

  

 

dunia pendidikan dan penelitian yang selama ini cenderung berpihak pada pendekatan 

rasional-positivistik. Pendekatan integratif tersebut juga memperluas cakrawala berpikir 

peneliti dalam memahami hubungan antara teks, akal, dan intuisi. Dengan demikian, 

epistemologi Islam dapat menjadi kerangka analisis yang kaya dan relevan bagi ilmu 

pengetahuan modern.  

Rohmatika, Dewi, dan Hidayah menegaskan bahwa epistemologi dalam Islam 

tidak bersifat parsial, melainkan saling melengkapi satu sama lain.3 Menurut Marjuki dan 

teman-teman nya juga mengemukakan bahwa dalam filsafat pendidikan Islam, integrasi 

ketiga epistemologi tersebut mampu membentuk manusia yang rasional sekaligus 

spiritual.4 Selanjutnya, Asrofidan El-Yunusi menyoroti penerapan konsep ini dalam 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam sebagai upaya menyeimbangkan aspek 

intelektual dan nilai-nilai keimanan.5 Pendekatan Bayani memberikan arah moral, 

Burhani memperkuat logika berpikir, dan Irfani menumbuhkan kesadaran ruhani. 

Ketiganya menjadi fondasi dalam menciptakan pola pikir ilmiah yang beretika dan 

bernilai. Dengan demikian, paradigma keilmuan Islam dapat diaktualisasikan dalam 

berbagai bentuk analisis ilmiah, termasuk analisis wacana. Dalam konteks analisis 

wacana ilmiah, penerapan konsep Bayani, Burhani, dan Irfani dapat menjadi pendekatan 

yang integratif dan seimbang. Bayani menuntun analisis agar berpijak pada kejelasan teks 

dan struktur bahasa, Burhani mengarahkan pada logika argumen yang rasional, 

sedangkan Irfani menghidupkan dimensi nilai dan intuisi peneliti. Dengan 

menggabungkan ketiganya, peneliti mampu memahami teks tidak hanya dari makna 

tersurat tetapi juga makna tersirat. Pendekatan ini membantu mencegah dominasi satu 

sudut pandang yang dapat menimbulkan reduksi makna. Oleh karena itu, analisis wacana 

ilmiah berbasis epistemologi Islam mampu menghasilkan interpretasi yang lebih 

mendalam dan bermakna. Hal ini perlu terutama dalam kajian-kajian keagamaan, sosial, 

maupun humaniora.  

 
3 Rohmatika, F., Dewi, E., & Hidayah, A. N. (2025). Epistemologi dalam konsep Islam: Epistemologi 

Bayani, Burhani, dan ‘Irfani. Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 10(2), 331-338.  
4 Marjuki, S. N. F., Qothrun Nada, Z., Haq, M. I., & El-Yunusi, M. Y. M. (2024). Konsep Epistemologi 

Bayani, Irfani dan Burhani dalam Filsafat Pendidikan Islam. DINAMIKA: Jurnal Kajian Pendidikan dan 

Keislaman, 9(1), 32–53.  
5 Asrofi, M. I., & El-Yunusi, M. Y. (2024). Penerapan Epistemologi Bayani, Burhani, dan Irfani dalam 

Pembelajaran PAI. MIDA : Jurnal Pendidikan Dasar Islam, 7(1), 86-97.  



Penerapan tiga konsep epistemologi ini juga berpotensi memperkuat metodologi 

penelitian ilmiah yang bersumber dari nilai-nilai Islam. Pendekatan Bayani dapat 

diterapkan dalam penelaahan struktur dan makna teks, Burhani dalam membangun 

argumen yang rasional, dan Irfani dalam memahami konteks spiritual yang 

melatarbelakangi wacana. Ketiganya memberi kerangka yang menyeluruh bagi peneliti 

dalam menafsirkan fenomena ilmiah. Dalam konteks pendidikan tinggi Islam, pendekatan 

ini dapat mendorong munculnya paradigma penelitian yang humanistik dan bernilai 

transendental. Dengan demikian, penerapan Bayani, Burhani, dan Irfani dalam analisis 

wacana ilmiah menjadi langkah strategis dalam mengembangkan epistemologi Islam 

yang aplikatif. Hal ini juga memperkuat identitas keilmuan Islam di tengah tantangan 

globalisasi pengetahuan. Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa 

penerapan konsep Bayani, Burhani, dan Irfani dalam analisis wacana ilmiah merupakan 

upaya memperluas horizon keilmuan Islam agar selaras dengan kebutuhan zaman. 

Integrasi ketiga epistemologi ini tidak hanya memperkaya metode analisis, tetapi juga 

memperkuat landasan etika dan spiritualitas dalam penelitian. Pendekatan tersebut 

menghadirkan keseimbangan antara teks, rasio, dan intuisi sebagai sumber kebenaran. 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap pengembangan 

paradigma analisis wacana yang berakar pada nilai-nilai Islam. Selain itu, penelitian ini 

juga membuka ruang dialog antara tradisi keilmuan Islam dan metodologi ilmiah modern.  

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan fokus pada studi literatur. 

Metodologi ini dirancang untuk meneliti, menganalisis, dan mengevaluasi berbagai 

sumber bacaan yang berkaitan dengan pembahasan tentang epistemologi Bayani, 

Burhani, dan Irfani dalam konteks pendidikan dan filosofi Islam. Pengumpulan data 

dilakukan melalui penelusuran sumber digital menggunakan Google Scholar dan Publish 

or Perish (PoP). Beberapa kata kunci yang diterapkan dalam pencarian meliputi 

“Epistemologi Islam”, “Epistemologi Bayani, Burhani, dan Irfani”, serta “Epistemologi 

dan Pendidikan Agama Islam” baik dalam bahasa Indonesia maupun Inggris. Sumber-

sumber yang digunakan dalam penelitian ini dibagi menjadi dua kategori. Pertama, data 

primer, yaitu referensi yang secara langsung membahas hubungan atau interaksi antara 

epistemologi Islam dan Pendidikan Agama Islam. Kedua adalah data sekunder, yang 



 

 

SINERGI EPISTEMOLOGI BAYANI, BURHANI, DAN IRFANI 

DALAM KAJIAN WACANA ILMIAH ISLAM: PENDEKATAN 

KOMPREHENSIF TERHADAP SUMBER PENGETAHUAN, 

RASIONALITAS, DAN SPIRITUALITAS 

6 JMA - VOLUME 3, NO. 11, NOVEMBER 2025 

  

 

mencakup referensi tambahan seperti buku, jurnal ilmiah, artikel, dan penelitian 

sebelumnya yang relevan dengan topik yang diteliti. Semua data yang telah dikumpulkan 

kemudian dicatat, dikelompokkan, dan dikategorikan berdasarkan subtopik yang telah 

ditentukan. Metode analisis data diterapkan dengan teknik deskriptif-analitis, melalui tiga 

tahap, yakni reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan atau verifikasi, 

sesuai yang diungkapkan oleh Miles dan Huberman (2009). Metode ini digunakan demi 

memperoleh pemahaman yang lengkap dan mendalam tentang hubungan antara 

epistemologi Bayani, Burhani, dan Irfani dalam pengembangan pengetahuan serta 

pendidikan Islam. Selain itu, penelitian ini juga menerapkan pendekatan integratif-

interkonektif seperti yang dikembangkan oleh Amin Abdullah untuk membangun 

hubungan konseptual antara ketiga jenis epistemologi tersebut secara lebih menyeluruh. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengertian Epistemologi 

Epistimologi ialah suatu kosakata yang berasal dari kata Yunani "epesteme", yang 

berarti "pengetahuan", dan "logos", yang berarti "kata, pikiran, atau ilmu." Secara 

harfiah," epesteme" menggambarkan pengetahuan selaku upaya berpikir agar 

menempatkan suatu dalam posisi yang benar.6 Epistemologi merupakan bagian dari 

filsafat yang bertujuan supaya menguasai sifat- sifat pengetahuan manusia secara hakiki, 

tercantum gimana pengetahuan itu diperoleh, diuji kebenarannya, serta batasan keahlian 

manusia dalam mengenali. Epistemologi tidak hanya memperhitungkan “apa yang kita 

ketahui”, tetapi juga memperhitungkan “bagaimana kita mengenal” dan “sejauh mana 

kita bisa mengenal”. Sebagai contoh nyata yaitu, dalam konteks belajar atau penelitian, 

epistemologi ini akan membantu kita memahami cara memvalidasi pengetahuan, apakah 

melalui pengalaman indrawi, akal budi, atau juga wahyu. Kajian epistemologi Islam 

modern menunjukkan bahwa struktur pengetahuan umat islam tidaklah tunggal, 

melainkan jamak atau lebih dari satu. Dalam pemikiran kontemporer, tiga bentuk utama 

penalaran yaitu Bayani, Burhani, dan Irfani diakui sebagai dasar untuk memahami realitas 

dan kebenaran. Konsep-konsep ini tidak hanya penting dalam filsafat ilmu pengetahuan 

 
6 Nurlaila, S. W. N., Rojab, T. F., & Agustin, U. (2023). Ontologi, epistemologi, dan aksiologi filsafat 

pendidikan Islam. IQRA: Jurnal Magister Pendidikan Islam, 3(2), 178–188.   



Islam, tetapi juga penting dalam analisis wacana ilmiah, terutama ketika wacana tersebut 

bertujuan untuk mengintegrasikan dimensi teks, akal, dan pengalaman batin. Analisis 

wacana ilmiah tidak hanya mengkaji struktur bahasa dan logika argumen, tetapi juga 

mengeksplorasi sistem nilai, konteks sosial, dan bagaimana penulis mengkonstruksi 

makna. tidak hanya mengkaji struktur bahasa dan logika argumen, tetapi juga 

mengeksplorasi sistem nilai, konteks sosial, dan bagaimana penulis mengkonstruksi 

makna. Di sinilah konsep Bayani, Burhani, dan Irfani menjadi relevan. Ketiga konsep ini 

membantu peneliti untuk melihat wacana ilmiah dari berbagai dimensi epistemologis, 

mulai dari legitimasi teks, rasionalitas argumen, hingga kedalaman makna dan kesadaran 

spiritual. 

 

Konsep Bayani: Kebenaran Melalui Teks dan Legitimasi Otoritatif  

Epistemologi Bayani didasarkan pada keyakinan bahwa sumber pengetahuan 

tertinggi berasal dari teks-teks yang berwenang baik dari wahyu ilahi maupun karya 

ilmiah yang telah diakui oleh standar akademis. Dalam konteks ini, Bayani melihat 

bahasa sebagai alat utama untuk mengungkapkan kebenaran. Sebagaimana yang telah 

dijelaskan oleh Syarif, Bayani memandang teks sebagai pusat ilmu pengetahuan, yang 

membutuhkan interpretasi berdasarkan kaidah linguistik dan prinsip semantik yang telah 

mapan.7 Sistem Bayani ini memadukanpola penalaran fiqih yang dikembangkan oleh 

Syafi`i dengan gaya retorika al- Jahiz, serta diperkuat oleh tradisi berpikir fiqih dan ilmu 

kalam. Namun demikian, epistemologi Bayani ini memiliki sejumlah keterbatasan dalam 

pengembangan studi Islam. Menurut Amin Abdullah, keterbatasan dari Bayani ini 

menjadi terasa saat berpikir berdasarkan teks dalam agama harus menghadapi teks-teks 

keagamaan dari komunitas, budaya, bangsa, dan juga masyarakat yang beragama lain.8 

Pada kondisi seperti sekarang, pendekatan Bayani yang berfokus kuat pada teks suci 

namun kurang mempertimbangkan realitas sosial dan budaya dapat menyulitkan 

penerapan ajaran agama dalam ruang lingkup yang lebih luas. Oleh karena itu, kajian 

Islam masih harus menyeimbangkan antara pendekatan berdasarkan teks dan pemahaman 

 
7 Syarif, M. (2022). Pendekatan Bayani, Burhani dan Irfani dalam Pengembangan Hukum Islam. Jurnal 

AlMizan, 9(2), 169–187.  
8 Abdullah, U. (2024). Hubungan nalar Bayani, nalar Burhani, dan nalar Irfani dalam integrasi interkoneksi 

keilmuwan Amin Abdullah. Salimiya: Jurnal Studi Ilmu Keagamaan Islam, 5(3).  



 

 

SINERGI EPISTEMOLOGI BAYANI, BURHANI, DAN IRFANI 

DALAM KAJIAN WACANA ILMIAH ISLAM: PENDEKATAN 

KOMPREHENSIF TERHADAP SUMBER PENGETAHUAN, 

RASIONALITAS, DAN SPIRITUALITAS 

8 JMA - VOLUME 3, NO. 11, NOVEMBER 2025 

  

 

berdasarkan konteks supaya tetap relevan dan bermanfaat bagi berbagai kalangan 

masyarakat dan budaya.  

Ciri utama dari konsep Bayani yaitu cara menghubungkan Cabang-cabang ilmu 

(furu') dan prinsip dasar (ushul) dan tasybih (pembandingan), istidlal bi al-syahid ala al-

ghaib (penalaran antara dunia indera dan transenden), dan konsep qiyas (analogi) adalah 

mekanisme berpikir yang menghasilkan pengetahuan. Dalam konteks ini, Al-Jabiri 

mengatakan ushul tidak mengacu pada sumber hukum dalam Fiqih, seperti halnya Al-

Qur'an, hadis, ijma', dan qiyas. Di sisi lain, ushul merujuk pada gagasan umum yang 

menjadi landasan proses pembelajaran ilmu pengetahuan. Ujung dari proses interaksi 

dengan ranah furu' (penerapan hukum fikih) bermuara pada ushul.9 Dalam diskusi 

akademik kontemporer, pendekatan Bayani terlihat dari bagaimana penulis menggunakan 

teori atau karya sastra sebagai landasan otoritatif. Misalnya, ketika seorang peneliti 

mengutip teori Foucault tentang kekuasaan dan pengetahuan, ia mengikuti pendekatan 

Bayani bersandar pada teks-teks otoritatif untuk memperkuat argumennya. Kekuatan 

pendekatan Bayani terletak pada kemampuan menjaga tradisi intelektual tetap hidup dan 

mempertahankan keakuratan makna. Seorang penulis yang menerapkan cara berpikiran 

seperti Bayani akan berhati-hati dalam menafsirkan konsep untuk menghindari 

penyimpangan makna asli. Namun, kelemahannya yang lain juga terletak pada potensi 

dogmatisme ilmiah di mana teks diperlakukan sebagai otoritas final, sehingga membatasi 

ruang untuk dialog dan inovasi.  

Dalam analisis wacana ilmiah, pendekatan Bayani mengajak peneliti untuk 

menelusuri akar kata, hubungan antar teks, serta kekuatan sumber yang digunakan 

penulis. Misalnya, dalam artikel membahas etika penelitian, peneliti bisa melihat 

bagaimana istilah seperti keabsahan akademik atau objektivitas ilmiah diambil dan 

diterjemahkan berdasarkan referensi yang dianggap dapat dipercaya. Dengan cara inilah, 

pendekatan Bayani tidak hanya menjaga konsistensi terhadap teks, tetapi mengungkap 

hubungan antara kekuatan penulis dan juga kekuatan ilmiah yang tersembunyi di balik 

teks tersebut. 

Konsep Burhani: Rasionalitas dan Argumentasi Logis sebagai Dasar Ilmu 

 
9 Yandi Hafizallah, and Muhammad Abdul Wafa. "Pemikiran Abed Al-Jabiri Terhadap Nalar Arab: Konsep 

Dan Relevansi." Mawa Izh Jurnal Dakwah dan Pengembangan Sosial Kemanusiaan 10.1 (2019): 60-76.  



Epistemologi Burhani didasarkan pada rasionalitas dan pembuktian logis. Dalam 

filsafat Islam, konsep Burhani menekankan dalil aqli jenis argumentasi rasional yang 

dapat diuji melalui observasi, deduksi, dan analisis empiris.10 Misalnya, ada seorang 

penulis yang menjelaskan hubungan antara kualitas pembelajaran dan motivasi siswa 

yang sedang menggunakan metode pendekatan Burhani. Metode berpikir Burhani selalu 

menggunakan akal atau nalar. Menurut Abed al-Jabiri, nalar terbentuk dan aktif adalah 

dua kategori umum. Nalar aktif adalah manusia membuat kesimpulan umum berdasarkan 

pemahaman tentang hubungan antar sesuatu.11 Sementara itu, penerapan prinsip-prinsip 

kaidah sebagai landasan dalam penyusunan argument (istidlal). Nalar aktif memiliki 

karakter universal, sementara nalar dominan merujuk pada pemanfaatan prinsip-prinsip 

kaidah dijadikan landasan dasar dalam penyusunan argumen, yang juga memiliki karakter 

universal karena diterima oleh masyarakat pada periode tertentu. Kerangka utama dalam 

penalaran Burhani bertumpu pada silogisme, dalam bahasa Arab disebut qiyas yang 

mengacu pada pengumpulan makna. Sebelum kita dapat melakukan Silogisme, kita harus 

menyelesaikan tiga tahap. Tahap pertama adalah pemahaman, di mana hal-hal di luar 

pikiran diabstrakkan. Tahap kedua adalah pernyataan, di mana pernyataan telah dibuat. 

Tahap terakhir adalah proses penalaran, yaitu saat kesimpulan ditarikdari keterkaitan 

antara premis-premis yang disusun sebelumnya.  

Pendekatan ini memperkuat aspek objektivitas dalam diskusi ilmiah. Konsep ini 

memaksakan setiap pernyataan harus didukung oleh bukti empiris yang cukup dan 

konsistensi logistik antar bagian. Seperti yang disampaikan oleh Hendrizal dan teman-

temannya, Burhani itu digunakan untuk menguji validitas ilmiah agar ilmu pengetahuan 

tidak terjebak dalam otoritarianisme teks atau subjektivitas pengalaman.12 Dalam bidang 

ilmu sosial dan humaniora, kenyataannya tidak selalu bisa dibatasi menjadi angka atau 

data statistik. Tetapi terdapat dimensi makna dan nilai yang tidak dapat dijelaskan hanya 

dengan logika formal. Oleh karena itu, analisis wacana ilmiah hanya mengandalkan 

Burhani seringkali kehilangan refleksi dan konteks nilai. Dengan demikian, dalam 

 
10 Al-Farabi, M., Tanjung, Z., & Irawan, R. (2021). Epistemologi Nalar Bayani, Burhani dan Irfani dalam 

Pengembangan Studi Islam. Attaqwa: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 17(2), 225–235.  
11 Sulaiman, Ahmad., Syakarofath, Nandy Agustin., & Kusmana, Kusmana. (2024). Kritik Epistemologi 

Islam oleh Muhammad Abid Al-Jabiri dan Implikasinya pada Islamisasi Psikologi. Jurnal Akademik 

Prinsip dan Filsafat Islam, 5(1), 121-146. 
12 Hendrizal, H., Beggy, M., Masduki, M., & Roza, E. (2024). Epistemologi Nalar Bayani, Burhani dan 

Irfani dalam Filsafat Pendidikan Islam. Islamic Management: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 7(1).  



 

 

SINERGI EPISTEMOLOGI BAYANI, BURHANI, DAN IRFANI 

DALAM KAJIAN WACANA ILMIAH ISLAM: PENDEKATAN 

KOMPREHENSIF TERHADAP SUMBER PENGETAHUAN, 

RASIONALITAS, DAN SPIRITUALITAS 

10 JMA - VOLUME 3, NO. 11, NOVEMBER 2025 

  

 

menggunakan konsep Burhani dalam wacana ilmiah sangat penting untuk memperhatikan 

cara membaca yang memahami konteks. Maksudnya yaitu, pikiran logistik tidak boleh 

bekerja sendirian, tetapi harus memahami latar belakang sosial dan nilai moral yang 

mendasari dari teks ilmiah tersebut.  

  

Konsep Irfani: Intuisi, Kesadaran Batin, dan Makna Transendental 

Konsep Irfani ini lebih menekankan peran intuisi, perasaan batin, dan pengalaman 

spiritual sebagai sumber pengetahuan. Pendekatan Irfani adalah cara memahami dan 

memperhatikan alat batin seperti dhawq, qalb, wijdan, basirah, dan intuisi. Manhaj kashf 

dan manhaj iktishaf adalah cara untuk mengenali ilmu Irfani yang diperoleh melalui 

latihan dan usaha yang keras daripada indra atau akal. Selain itu, pendekatan Irfani tidak 

berfokus pada mitologi. Kaum Irfani tidak terlalu tertarik Sebaliknya, dalam mitologi 

orang berusaha untuk memahami kebenaran sejati yang tersembunyi di balik syari'ah dan 

bagian batinnya, yang disebut al-dalalah al-isharah aw arramziyah, yang berada di balik 

bagian luarnya, disebut aldalalah al-lughawiyah. Pendekatan Irfani terdiri dari dua bagian 

yakni praktis dan teoritis. Ranah praktis mengulas interaksi antara manusia dengan alam 

serta Tuhan. Bagian teoritis membahas tanggung jawab yang harus dilakukan seseorang 

dalam ilmu etika.  

Bagian teoritis ini akan membahas tentang bagaimana alam semesta, manusia, dan 

Tuhan. Oleh karena itu, bagian ini sebanding dengan filsafat, yang juga membahas 

tentang bagaimana alam semesta. Menurut pendekatan Irfani, kebenaran itu bisa 

diperoleh tidak hanya melalui teks atau logika, tetapi juga bisa melalui pengalaman hidup 

yang mendalam.  

Dalam konteks analisis wacana ilmiah, pendekatan Irfani ini akan membantu 

untuk mengungkap makna yang tersembunyi di balik kata-kata. Misalnya, dalam 

penelitian tentang etika lingkungan, pendekatan ini memungkinkan penulis untuk 

memahami bahwa perhatian terhadap alam tidak hanya tentang lingkungan, tetapi juga 

tentang mencerminkan hubungan spiritual manusia dengan TuhanNya. Pendekatan Irfani 

juga memberikan ruang untuk pengalaman pribadi yang positif yitu perasaan batin yang 

mampu memperkaya makna teks. Pendekatan ini memberikan kemungkinan untuk 

membaca teks ilmiah sebagai bentuk ekspresi kesadaran moral dan spiritual penulis. 



Dengan demikian, pendekatan Irfani memiliki peranan penting dalam mempertahankan 

keseimbangan antara kemampuan rasional dan juga nilai dalam dunia akademik.13 

Kelebihan pendekatan Irfani itu terdapat pada kemampuan untuk menyampaikan makna 

secara mendalam dan kesadaran spiritual dalam wacana ilmiah. Pendekatan ini akan 

menambahkan analisis dengan aspek etis dan juga aspek transenden yang sering kali tidak 

pernah diperhatikan oleh peneliti dalam ilmu pengetahuan modern. Namun, kelemahan 

utama konsep ini adalah sifatnya yang subyektif dan sulit dibuktikan secara eksperimen. 

Oleh karena itu, penggunaan pendekatan Irfani harus dilakukan dengan cara seimbang, 

yaitu dengan penunjang, bukan pengganti, dari pendekatan rasional dan berdasarkan teks.  

  

Integrasi Bayani, Burhani, dan Irfani dalam Analisis Wacana Ilmiah 

Ketiga konsep Epistemologi yaitu Bayani, Burhani, dan Irfani sebenarnya 

membentuk satu kesatuan yang kuat dan tidak dapat dipisahkan satu sama lain. Menurut 

Hendrizal dan teman-temannya, ketiga konsep ini akan menciptakan sistem pengetahuan 

yang utuh yaitu, Bayani untuk mengurus legitimasi, Burhani untuk memastikan 

rasionalitas, dan Irfani untuk menambahkan makna yang lebih mendalam.14 Dalam 

konteks analisis wacana ilmiah ini, penggabungan konsep ini membawa pendekatan yang 

multidimensi, di mana teks ilmiah dapat dipahami bukan hanya sekedar struktur bahasa 

dan argumen yang logis, tetapi juga dari kesadaran moral dan spiritual yang 

mendasarinya. Misalnya, dalam penelitian tentang etika akademik dari perspektif Islam, 

pendekatan Bayani ini akan digunakan untuk menganalisis teks-teks normatif mengenai 

kejujuran dan tanggung jawab ilmiah. Burhani ikut serta dalam menilai data dan tingkat 

rasionalitas argumen, sementara itu Irfani akan menambahkan refleksi yang lebih dalam 

mengenai nilai keikhlasan dan kesadaran moral dalam proses penelitian. Model ini juga 

selaras dengan paradigma keilmuan Islam yang menolak perpecahan antara ilmu dan 

nilai. Bahwa epistemologi Islam itu seharusnya bersifat saling melengkapi, bukan saling 

bersaing. Ketiga epistemologi ini tidak boleh dipahami sebagai tiga mazhab atau aliran 

yang berbeda dan harus dipilih salah satu.15 Sebaliknya, ketiganya adalah tiga aspek dari 

satu realitas yang sama realitas pengetahuan dalam Islam. Persaingan atau pertentangan 

 
13 Ibid.,2  
14 Ibid.,6  
15 Farabi, M. A., Tanjung, Z., & Irawan, R. (2021). Epistemologi nalar Bayani, Burhani dan Irfani dalam 

pengembangan studi Islam. Attaqwa: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 17, 225–235. 



 

 

SINERGI EPISTEMOLOGI BAYANI, BURHANI, DAN IRFANI 

DALAM KAJIAN WACANA ILMIAH ISLAM: PENDEKATAN 

KOMPREHENSIF TERHADAP SUMBER PENGETAHUAN, 

RASIONALITAS, DAN SPIRITUALITAS 

12 JMA - VOLUME 3, NO. 11, NOVEMBER 2025 

  

 

antara ketiganya justru menunjukkan pemahaman yang keliru dan dangkal tentang 

epistemologi Islam. Dengan begitu, penerapan konsep Bayani, Burhani, dan Irfani dalam 

analisis wacana ilmiah semata-mata bukan karena mata pilihan dalam metode penelitian, 

melainkan upaya untuk membangun pemahaman ilmiah yang menyatukan tradisi dan 

modernitas.  

Epistemologi Islam yang integratif bisa menjadi alternatif yang memperkaya 

khazanah metodologi ilmiah. Dengan mengakui legitimasi Irfani (intuisi dan pengalaman 

spiritual) di samping Burhani (rasionalitas) dan Bayani (otoritas teks), epistemologi Islam 

menawarkan framework yang lebih holistik untuk memahami realitas yang kompleks.16 

Ini bisa sangat relevan untuk penelitian-penelitian di bidang psikologi, sosiologi, 

antropologi, dan humaniora pada umumnya, di mana dimensi makna, nilai, dan 

spiritualitas sangat penting tetapi sering diabaikan oleh metodologi konvensional. Ketiga 

konsep ini akan mengajak kita untuk membaca teks ilmiah dalam cara baru tidak hanya 

sebagai kumpulan data, tetapi juga sebagai ruang dialog antara akal, teks, dan hati nurani. 

Cara baca yang baru ini akan mengubah posisi pembaca dari yang pasif menjadi aktif, 

dari yang hanya menerima informasi saja menjadi melakukan refleksi kritis dan juga 

spiritual.17 Pembaca tidak hanya bertanya tentang “Apa yang dikatakan teks ini?” 

(pertanyaan Byani) atau bisa “Apakah argumen dalam teks ini logis?” (pertanyaan 

Burhani), dan juga bisa “Apa makna yang mendalam di balik teks ini bagi kehidupan 

kita?” (pertanyaan Irfani). Dengan cara baca seperti ini, membaca teks ilmiah menjadi 

aktivitas yang transformatif, bukan sekadar informatif. Pembaca tidak hanya bertambah 

pengetahuannya, tetapi juga bertambah kebijaksanaannya. 

Integrasi Bayani-Burhani-Irfani bukan sekedar wacana filosofis yang abstrak saja, 

melainkan memiliki implikasi praktis yang sangat konkret dalam berbagai bidang 

kehidupan. Dari penelitian ilmiah, pendidikan, hingga pengambilan kebijakan publik, 

paradigma integratif ini bisa menjadi panduan untuk menghasilkan keputusan-keputusan 

yang tidak hanya rasional dan berdasarkan data (Burhani), tetapi juga sesuai dengan nilai-

 
16 Muzammil, A., Harun, S., & Alfarisi, A. H. (2022). Bayani, Irfani and Burhani Epistemology as the Basic 

of Science Development in Islam. Al-Irfan: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies, 5(2), 284–

302. 
17 Maskuri, M. N. (2022). Pendekatan Bayani, Burhani dan Irfani dalam pembentukan mental spiritual 

siswa. Fondatia: Jurnal Pendidikan, 6(4). 



nilai Islam (Bayani) dan bijaksana secara spiritual (Irfani).18 Dengan demikian, 

epistemologi Islam yang integratif ini adalah memberikan bantuan penting bagi pencarian 

kebenaran dan kebaikan dalam dunia yang semakin kompleks ini. 

 

KESIMPULAN DAN SARAN 

Epistemologi merupakan cabang filsafat yang mengkaji hakikat, asal-usul, serta 

batasan kemampuan manusia dalam memperoleh pengetahuan. Dalam pandangan Islam, 

pengetahuan tidak berdiri tunggal, tetapi tersusun dari beberapa lapisan yang saling 

berhubungan melalui tiga bentuk penalaran utama: Bayani, Burhani, dan Irfani.  

Bayani menekankan bahwa kebenaran bersumber dari teks dan otoritas wahyu. 

Pendekatan ini menjaga keaslian makna dan kedisiplinan terhadap sumber utama, 

meskipun berpotensi kaku jika tidak disesuaikan dengan konteks sosial serta budaya. 

Burhani berorientasi pada rasionalitas dan pembuktian logis. Pendekatan ini menuntut 

bukti empiris dan konsistensi berpikir sehingga menghasilkan ilmu yang objektif dan 

terukur, walau terkadang mengabaikan nilai dan makna yang lebih dalam. Irfani 

mengutamakan intuisi, pengalaman spiritual, dan kesadaran batin. Pendekatan ini 

memberi kedalaman moral dan spiritual pada ilmu pengetahuan, meski bersifat subjektif 

dan perlu diseimbangkan dengan pendekatan rasional serta tekstual.  

Ketiga pendekatan tersebut sejatinya tidak berdiri sendiri, melainkan saling 

melengkapi. Bayani memberikan landasan normatif, Burhani menegaskan logika dan 

bukti, sementara Irfani menambahkan makna batin dan nilai spiritual. Dalam analisis 

wacana ilmiah, perpaduan ketiganya menghadirkan cara pandang yang komprehensif dan 

seimbang, di mana ilmu tidak hanya dipahami secara logis dan empiris, tetapi juga 

melalui dimensi etika dan spiritualitas. Dengan demikian, epistemologi Islam 

menegaskan bahwa kebenaran sejati muncul dari kesatuan antara teks, akal, dan hati 

nurani. 

 

 

 

 

 
18 Hafiz, A., & Rijal, S. (2024). Metodologi Keilmuan Islam: Kajian Epistemologi Terhadap Sumber 

Pengetahuan. ISME: Journal of Islamic Studies and Multidisciplinary Research, 2(1), 33–41. 



 

 

SINERGI EPISTEMOLOGI BAYANI, BURHANI, DAN IRFANI 

DALAM KAJIAN WACANA ILMIAH ISLAM: PENDEKATAN 

KOMPREHENSIF TERHADAP SUMBER PENGETAHUAN, 

RASIONALITAS, DAN SPIRITUALITAS 

14 JMA - VOLUME 3, NO. 11, NOVEMBER 2025 

  

 

DAFTAR REFERENSI 

Abdullah, U. (2024). Hubungan nalar Bayani, nalar Burhani, dan nalar Irfani dalam 

integrasi interkoneksi keilmuwan Amin Abdullah. Salimiya: Jurnal Studi Ilmu 

Keagamaan Islam, 5(3).  

Afwadzi, B. (2023). Interaksi epistemologi Bayani, Burhani, dan Irfani dengan 

Pendidikan Agama Islam: Tawaran interconnected entities. Ma’arif Journal of 

Education, Madrasah Innovation and Aswaja Studies, 2(1), 29–37.  

Al-Farabi, M., Tanjung, Z., & Irawan, R. (2021). Epistemologi Nalar Bayani, Burhani 

dan Irfani dalam Pengembangan Studi Islam. Attaqwa: Jurnal Ilmu Pendidikan 

Islam, 17(2), 225–235.  

Asrofi, M. I., & El-Yunusi, M. Y. (2024). Penerapan Epistemologi Bayani, Burhani, dan 

Irfani dalam Pembelajaran PAI. MIDA : Jurnal Pendidikan Dasar Islam, 7(1), 86-

97.  

Farabi, M. A., Tanjung, Z., & Irawan, R. (2021). Epistemologi nalar Bayani, Burhani dan 

Irfani dalam pengembangan studi Islam. Attaqwa: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 

17, 225–235. 

Fatonik, A., & dkk. (2025). Filsafat Pendidikan Islam: Studi analisis metode Bayani, 

Burhani dan Irfani. Yogyakarta: Nafal Global Nusantara.  

Hafiz, A., & Rijal, S. (2024). Metodologi Keilmuan Islam: Kajian Epistemologi Terhadap 

Sumber Pengetahuan. ISME: Journal of Islamic Studies and Multidisciplinary 

Research, 2(1), 33–41. 

Hendrizal, H., Beggy, M., Masduki, M., & Roza, E. (2024). Epistemologi Nalar Bayani, 

Burhani dan Irfani dalam Filsafat Pendidikan Islam. Islamic Management: Jurnal 

Manajemen Pendidikan Islam, 7(1).  

Marjuki, S. N. F., Qothrun Nada, Z., Haq, M. I., & El-Yunusi, M. Y. M. (2024). Konsep 

Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani dalam Filsafat Pendidikan Islam. 

DINAMIKA: Jurnal Kajian Pendidikan dan Keislaman, 9(1), 32–53.  

Maskuri, M. N. (2022). Pendekatan Bayani, Burhani dan Irfani dalam pembentukan 

mental spiritual siswa. Fondatia: Jurnal Pendidikan, 6(4). 



Muzammil, A., Harun, S., & Alfarisi, A. H. (2022). Bayani, Irfani and Burhani 

Epistemology as the Basic of Science Development in Islam. Al-Irfan: Journal of 

Arabic Literature and Islamic Studies, 5(2), 284–302. 

Nurlaila, S. W. N., Rojab, T. F., & Agustin, U. (2023). Ontologi, epistemologi, dan 

aksiologi filsafat pendidikan Islam. IQRA: Jurnal Magister Pendidikan Islam, 

3(2), 178–188. 

Rohmatika, F., Dewi, E., & Hidayah, A. N. (2025). Epistemologi dalam konsep Islam: 

Epistemologi Bayani, Burhani, dan ‘Irfani. Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan 

Dasar, 10(2), 331-338.  

Sulaiman, Ahmad., Syakarofath, Nandy Agustin., & Kusmana, Kusmana. (2024). Kritik 

Epistemologi Islam oleh Muhammad Abid Al-Jabiri dan Implikasinya pada 

Islamisasi Psikologi. Jurnal Akademik Prinsip dan Filsafat Islam, 5(1), 121-146. 

Syarif, M. (2022). Pendekatan Bayani, Burhani dan Irfani dalam Pengembangan Hukum 

Islam. Jurnal Al-Mizan, 9(2), 169–187.  

Ulliyah, A. K., et al. (2024). Perbedaan Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani dalam 

Pemikiran Islam. Revorma: Jurnal Pendidikan dan Pemikiran, 4(1).  

Yandi Hafizallah, and Muhammad Abdul Wafa. "Pemikiran Abed Al-Jabiri Terhadap 

Nalar Arab: Konsep Dan Relevansi." Mawa Izh Jurnal Dakwah dan 

Pengembangan Sosial Kemanusiaan 10.1 (2019): 60-76. 


