
 
JURNAL MEDIA AKADEMIK (JMA) 

Vol.4, No.1 Januari 2026 
e-ISSN: 3031-5220; DOI: 10.62281, Hal XX-XX 

PT. Media Akademik Publisher 
 AHU-084213.AH.01.30.Tahun 2023 

Received December 16, 2025; Revised December 27, 2025; January 11, 2026 

*Corresponding author: yantomaulana@inutas.ac.id 
 
 
 

 

INTEGRASI NILAI-NILAI TAUBAT DALAM PERSPEKTIF 

AHLUSUNNAH DALAM METODE PEMBELAJARAN 

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

 

Oleh: 

 

Yanto Maulana1  

Hendri Hendriawan2  

Yosep Sihab Mufti Ali3  

Shifa Aliya Putri⁴ 

Della Nurfadillah⁵ 

 

Insitut Agama Islam Tasikmalaya 

Alamat: Jl. Noenoeng Tisnasaputra No.16, Kahuripan, Kec. Tawang, Kab. Tasikmalaya, 

Jawa Barat (46115). 

Korespondensi Penulis: yantomaulana@inutas.ac.id, hhebdriawan271@gamil.com, 

yosepsihab99@gmail.com, shifaaliya43@gmail.com, dellanurfadillah357@gmail.com. 

 

Abstract. This study aims to examine how the values of repentance (taubah) from the 

Ahlusunnah perspective can be integrated into the learning methods of Islamic Religious 

Education (Pendidikan Agama Islam/PAI). Repentance values such as awareness of 

one’s mistakes, deep remorse, cessation of sinful behavior, and a firm determination not 

to repeat it constitute essential components in the moral and spiritual development of 

students. Through a literature review and conceptual analysis, this study highlights the 

position of repentance in Ahlusunnah teachings, which emphasize a balance between the 

aspects of creed (aqidah), Islamic law (sharia), and morality (akhlaq), as well as its 

relevance to character formation in students. The findings indicate that the integration of 

repentance values into PAI learning can be realized through reflective approaches, 

experiential learning, educators’ role modeling, and the reinforcement of spiritual 

habituation. Such integration has proven effective in fostering moral awareness, self-

control, and introspective attitudes among students. Therefore, repentance values from 

mailto:yantomaulana@inutas.ac.id
mailto:yantomaulana@inutas.ac.id
mailto:hhebdriawan271@gamil.com
mailto:yosepsihab99@gmail.com
mailto:shifaaliya43@gmail.com
mailto:dellanurfadillah357@gmail.com


 

 

INTEGRASI NILAI-NILAI TAUBAT DALAM PERSPEKTIF 

AHLUSUNNAH DALAM METODE PEMBELAJARAN 

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

 

2 JMA - VOLUME 4, NO. 1, JANUARI 2026 

  

 

the Ahlusunnah perspective play an important role in shaping Muslim individuals who 

are ethical, responsible, and consistent in self-improvement. 

Keywords: Repentance Values, Ahlusunnah, Islamic Religious Education (PAI). 

Abstrak. Penelitian ini bertujuan mengkaji bagaimana nilai-nilai taubat dalam perspektif 

Ahlusunnah dapat diintegrasikan ke dalam metode pembelajaran Pendidikan Agama 

Islam (PAI). Nilai-nilai taubat seperti kesadaran akan kesalahan, penyesalan mendalam, 

penghentian perbuatan maksiat, serta tekad untuk tidak mengulanginya merupakan 

komponen penting dalam pembinaan moral dan spiritual peserta didik. Melalui studi 

literatur dan analisis konseptual, penelitian ini menyoroti kedudukan taubat menurut 

ajaran Ahlusunnah yang mengedepankan keseimbangan antara aspek akidah, syariah, dan 

akhlak, serta kaitannya dengan pembentukan karakter peserta didik. Hasil penelitian 

memperlihatkan bahwa pengintegrasian nilai taubat dalam pembelajaran PAI dapat 

diwujudkan melalui pendekatan reflektif, pembelajaran berbasis pengalaman, 

keteladanan pendidik, dan penguatan pembiasaan spiritual. Integrasi tersebut terbukti 

membantu menumbuhkan kesadaran moral, kemampuan mengendalikan diri, serta sikap 

introspeksi pada peserta didik. Dengan demikian, nilai-nilai taubat dalam pandangan 

Ahlusunnah memiliki peranan penting dalam membentuk pribadi muslim yang berakhlak, 

bertanggung jawab, dan konsisten melakukan perbaikan diri. 

Kata Kunci: Nilai taubat, Ahlusunnah, Pendidikan Agama Islam (PAI). 

 

LATAR BELAKANG 

Dalam dunia pendidikan Islam, pembentukan karakter dan spiritualitas peserta 

didik menjadi aspek yang sangat penting. Salah satu nilai fundamental yang perlu 

ditanamkan adalah nilai taubat sebuah konsep kesadaran diri atas kesalahan dan 

komitmen untuk memperbaiki perilaku. Di tengah perkembangan zaman yang ditandai 

oleh kemajuan teknologi dan pergeseran moralitas, nilai taubat sering kali terlupakan 

dalam proses pendidikan. Padahal, nilai ini memiliki peran besar dalam menumbuhkan 

kesadaran moral, tanggung jawab, dan kejujuran peserta didik (Aziza et al,2025). Oleh 

karena itu, muncul pertanyaan bagaimana nilai-nilai taubat dalam perspektif Ahlusunnah 

dapat diintegrasikan ke dalam metode pembelajaran yang relevan dan efektif Riset 

problem utama yang muncul adalah rendahnya internalisasi nilai-nilai spiritual dalam 



kegiatan pembelajaran di lembaga pendidikan Islam. Banyak peserta didik yang 

memahami pengetahuan agama secara kognitif, namun kurang menghayatinya secara 

afektif dan praktis (Darajat,2012). 

Fenomena ini menunjukkan adanya kesenjangan antara aspek pengetahuan dan 

pembentukan kepribadian. Nilai taubat, yang seharusnya menjadi pondasi dalam 

membentuk akhlak mulia, sering kali hanya diajarkan sebatas teori tanpa pendekatan 

kontekstual dalam pembelajaran. Maka, dibutuhkan pendekatan integratif yang 

memadukan konsep teologis Ahlusunnah dengan metode pedagogis modern Dari 

perspektif teologis, Ahlusunnah memandang taubat sebagai proses penyucian hati dan 

perbaikan diri yang berkelanjutan (hidayat & suryana,2018). Nilai ini tidak hanya bersifat 

personal antara hamba dan Tuhannya, tetapi juga berdampak sosial dalam membentuk 

kepribadian yang bertanggung jawab, rendah hati, dan berorientasi pada kebaikan. 

Dengan demikian, konsep taubat dalam ajaran Ahlusunnah sangat relevan untuk 

diintegrasikan ke dalam sistem pembelajaran agar tidak hanya mencetak peserta didik 

yang cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara spiritual dan emosional (Al 

asy’ari,2007). 

Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis dan mengembangkan model 

integrasi nilai-nilai taubat dalam perspektif Ahlusunnah ke dalam metode pembelajaran 

di lembaga pendidikan Islam. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

dalam pengembangan kurikulum berbasis nilai spiritual, sekaligus menjadi solusi 

terhadap problem degradasi moral peserta didik. Selain itu, hasil penelitian ini diharapkan 

mampu menjadi rujukan bagi pendidik dalam merancang proses pembelajaran yang tidak 

hanya mengajarkan ilmu, tetapi juga membimbing peserta didik untuk menyadari 

kesalahannya, memperbaiki diri, dan menumbuhkan keikhlasan dalam setiap langkah 

kehidupan. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang bertujuan untuk 

menggambarkan secara mendalam proses dan fenomena yang terjadi di lokasi 

penelitian,yaitu di pondok pesantren manbaul ulum Kota Tasikmalaya.Subjek penelitian 

ini meliputi guru dan peserta didik sebagai sumber utama data.Pengumpulan data 

dilakukan melalui wawancara mendalam serta observasi langsung dilingkungan 



 

 

INTEGRASI NILAI-NILAI TAUBAT DALAM PERSPEKTIF 

AHLUSUNNAH DALAM METODE PEMBELAJARAN 

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

 

4 JMA - VOLUME 4, NO. 1, JANUARI 2026 

  

 

pesantren dan sekolah guna memperoleh informasi yang komprehensif mengenai 

pelaksanaan penanaman nilai-nilai taubat dalam perspektif ahlusunnah dalam metode 

pembelajaran pendidikan agama islam.Langkah-langkah penelitian kualitatif deskriptif 

dengan menggunakan fokus masalah atau fenomena yang akan teliti,menentukan lokasi 

dan subjek penelitian,mengumpulkan data melalui observasi,wawancara dan 

dokumentasi,menganalisis data secara indukatif,mendeskripsikan hasil penelitian secara 

mendalam dan kontekstual,menarik kesimpulan serta memberikan rekomendasi. 

Pemahaman Dasar: "Bagaimana Ahlussunnah mendefinisikan Taubat secara teologis? 

Apa perbedaan Taubat dengan istilah lain seperti Istighfar dalam kerangka keyakinan 

ini?" 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Landasan teologis taubat dalam perspektif Ahlusunnah 

1. Pemahaman dasar 

Menurut salah satu ulama ahlusunnah yakni syekh nawani albantani, dalam 

kitabnya yaitu kifayatul atkia, yang di maksud taubat itu ada secara lugot(etimologi) 

ada juga menurut istilah (terminologi). Akan tetapi menurut teologis itu taubat adalah 

wasiat dari para ulama yang berkenaan dengan tahapan seorang salikin (hamba yang 

dekat dengan allah). Hamba tersebut bukan hanya sekedar ingin dekat dengan allah, 

tetapi memang sudah dekat,bahkan  di dalam beberapa kitab ada tingkatan orang yang 

beriman diantaranya:  

Iman Taqlid (ikut-ikutan) hingga Haqqul Yaqin/Hakikat (melihat Allah dalam 

segala hal), dengan tingkatan tengah seperti Ilmul Yaqin, Ainul Yaqin, dan Iman Hak 

(mengenal Allah lewat hati), serta ada klasifikasi lain seperti Muslim, Mukmin, 

Muhsin, Mukhlis, dan Muttaqin, yang semuanya mencerminkan kedalaman 

keyakinan dan pengamalan seseorang kepada Allah SWT.  

Maka dari itu, seorang hamba bukan hanya sekedar ingin dekat dengan allah 

tetapi tidak ada bukti nyata seperti melakukan perbuatan perbuatan yang telah allah 

perintahkan ataupun melangkahkan diri memenuhi wasiat para ulama dengan 

melakukan taubat. Bahkan menurut syekh jarnuzi (syekh Jainuddin al-maebari)  اول 

السالكين منازل   yakni merupakan merupakan tingkatan pertama bagi seorang salikin 



yang sudah berjalan menuju kepada allah SWT.  Adapun yang di maksud kata taubat 

menurut etimologi/lughot adalah,الرجوع “kembali”sedangakn menurut terminologi 

adalah”الروجوع عما كان مذموما بالشرع الي ما هو محمود  فيه” Kembali dari sesuatu yang 

dikecam oleh hukum Islam kepada sesuatu yang terpuji di dalamnya (Al bantani n.d). 

Baik sesuatu tersebut itu berupa ucapan, ittikad, ataupun yang lainnya dari yang jelek 

menuju kebaikan.  

2. Perbedaan tabuat dengan istilah lain, seperti istigfar 

Menurut (Al ghazali,2011) taubat dengan istigfar itu tidak ada bedanya (sama) 

karena yang telah di jelaskan di atas bahwasanya taubat itu kembali dari perbuatan 

jelek menuju perbuatan yang baik, terus bagaimana dengan astagfirullah? Justru kata 

astagfirullah itu merupakan taubat! Sebab di antara syarat syarat taubat itu ada 

beberapa hal,diantaranya: 

1) Penyesalan 

2) Bermaksud untuk tidak mengulangi kesalahan yang sama 

3) Ikhlas karena allah SWT 

4) Tidak terlambat 

Maka dari itu, kata astagfirulah merupkan implementasi dari penyesalan.  

Kritisi metode pembelajaran saat ini berdasarkan perspektif ahlusnunnah  

1. Implementasi Keselarasan Kurikulum/Materi Pembelajaran dengan Nilai-Nilai dan 

Ajaran Pokok Ahlusunnah 

Terdapat beberapa pelajaran yang di kaji di SMP IT,MTS,MA  yang mana di 

dalamnya itu ada mata pelajaran PAI (pendidikan agama islam) itupun kalau 

berhubungan dengan syariat, tetapi kalau berhubungan dengan syariat itu ada mata 

pelajaran yang sangat relevan yakni pelajaran akidah. Yang mana biasanya kalau di 

sekolah akidah yang di salurkan terhadap siswa siswinya itu pemahaman dari al- 

asyari dan al-maturidi. Sebab menurut beliau (al-asyari dan al-maturidi) pembahasan 

dari akidah itu adalah tauhid, yang mana pembahasan tauhud itu tidak ada yang 

menyimpang. 

 

 



 

 

INTEGRASI NILAI-NILAI TAUBAT DALAM PERSPEKTIF 

AHLUSUNNAH DALAM METODE PEMBELAJARAN 

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

 

6 JMA - VOLUME 4, NO. 1, JANUARI 2026 

  

 

2. Integrasi Aspek Kognitif, Afektif, dan Psikomotorik dalam Perspektif Pendidikan 

Ahlusunnah 

Menurut istilah   َدَب قَ  لْأ الأعِلأمِ  فوَأ  bahwa adab lebih utama daripada ilmu,jadi jangan 

dikesampingkan bahwa kita tidak perlu dengan ilmu,akan tetapi adab lebih 

utama.Didalam adab juga ada akhlak yaitu sesuatu yang hampir sama seperti budi 

pekerti yang positif,bisa dikatakan bahwa adab itu budi pekerti yang timbul dari ada 

ilmunya,maka perlu ditafsirkan lagi bahwa segala sesuatu tidak terlepas daripada 

ilmu.Jadi tentunya akan ada konsekuensi jika beramal tanpa berilmu,yang mana akan 

ditolak tidak diterima,jadi harus saling beriringan antara adab dan ilmu (Masitah & 

kartika, 2024). 

Implikasi nilai taubat dalam pembentukan karakter siswa 

1. Implementasi Nilai-Nilai Taubat dalam Pembentukan Karakter di Lembaga 

Pendidikan 

Menurut triana et al,2023, sebetulnya yang paling mendasar didalam tobat itu 

adanya penyesalan,sehingga tidak bisa dikatakan tobat jika tidak ada 

penyesalan.Seperti dicontohkan dalam masalah ibadah haji,kalo tidak 

dilaksanakannya wuquf maka tidsk sah haji nya,akan tetapi hanya bisa disebut ibadah 

umrah.Jadi bagian terbesar dalam tobat yaitu rasa penyesalan melakukannya,sehingga 

timbul kesadaran dalam dirinya.Di Lingkungan pondok pesantren cara 

mengimplikasikan nilai-nilai tobat itu seperti ketika berpuasa harus berkata jujur,kata 

Rasul iman itu terkadang bertambah dan juga berkurang.Tandanya jika iman 

seseorang itu bertambah ibadahnya pun akan semakin rajin,begitupula 

sebaliknya.Dilingkungan pesantren juga diajarkan untuk tidak bersikap putus asa 

walau ada hukuman/ta’jian,akui bahwa itu terjadi atas kesalahan kita sendiri. Jadi 

kesimpulannya cara mengimplikasikan nilai-nilai tobat tersebut dengan bersikap rasa 

penyesalan dan berniat untuk tidak mengulagi kesalahan yang sama. 

2. Penerapan Ajaran Taubat sebagai Mekanisme Perbaikan Diri dalam Mengatasi 

Kesalahan dan Pelanggaran Siswa 

Dengan adanya hukuman bertujuan untuk menekankan supaya menyadari atas 

kesalahannya sendiri,dan jika diulang kembali janganlah berputus asa untuk kembali 

ke jalan yang benar,bahkan dalam maqolah 1 kitab hikam  تمَِادِ  علَََمَاتِ  نأ العمََلِ  عَلىَ الِاعأ  



جَاءِ  ن قأصَان   ج ودِ  عِنأدَ  الرَّ للَِ  و  الزَّ  bertanda dari kurangnya menyerahkan diri kepada sang 

pencipta atau bisa dikatakan kurangnya pengharapan  ampunan dari Allah SWT 

ketika diri tergelincir masuk kedalam perbuatan maksiat.Dan yang dinamakan 

kecanduan itu sulit untuk diberhentikan akan tetapi tidak menutup kemungkinan 

untuk kita berubah,berjalan kembali ke jalan yang benar.Dengan adanya hukuman itu 

merupakan langkah awal untuk menyadari seseorang dengan cara bertahap,supaya 

tidak terjerumus kembali kepada perbuatan yang dianggap mendekati maksiat bahkan 

bisa dikatakan maksiat. 

 

KESIMPULAN  

Integrasi nilai-nilai taubat dalam perspektif Ahlusunnah menunjukkan bahwa 

taubat memiliki kedudukan penting dalam proses pembinaan spiritual dan moral manusia. 

Menurut pandangan Ahlusunnah, taubat tidak sekadar dimaknai sebagai rasa penyesalan 

atas perbuatan dosa, melainkan mencakup kesadaran diri yang mendalam, penghentian 

dari perbuatan maksiat, tekad yang kuat untuk tidak mengulanginya, serta upaya 

sungguh-sungguh dalam memperbaiki perilaku sesuai dengan ajaran Al-Qur’an dan 

Sunnah. Nilai-nilai taubat seperti keikhlasan, sikap tawadhu, pengharapan terhadap 

rahmat Allah, dan tanggung jawab moral berperan penting dalam pembentukan karakter 

individu yang berakhlak mulia. 

Penerapan nilai-nilai tersebut, baik dalam ranah personal maupun sosial, turut 

berkontribusi dalam menciptakan keseimbangan antara hubungan manusia dengan Allah 

(ḥabl min Allāh) dan hubungan antarsesama manusia (ḥabl min an-nās). Oleh karena itu, 

taubat dalam perspektif Ahlusunnah tidak hanya bersifat individual, tetapi juga memiliki 

implikasi sosial yang signifikan dalam upaya perbaikan masyarakat dan penguatan etika 

keislaman. Implementasi nilai-nilai taubat secara berkelanjutan diharapkan dapat 

membentuk pribadi muslim yang memiliki kesadaran diri, rasa tanggung jawab, serta 

orientasi pada perbaikan diri secara terus-menerus 

 

 

 

 

 



 

 

INTEGRASI NILAI-NILAI TAUBAT DALAM PERSPEKTIF 

AHLUSUNNAH DALAM METODE PEMBELAJARAN 

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

 

8 JMA - VOLUME 4, NO. 1, JANUARI 2026 

  

 

DAFTAR REFERENSI 

Al-Asy’ari, A. H. (2007). Al-Ibānah ‘an uṣūl ad-diyānah (Ed. revisi). Kairo: Maktabah 

al-Azhariyyah. 

Al-Bantani, N. (n.d.). Kifāyatul atqiyā’ wa minhājul aṣfiyā’. Surabaya: Al-Hidayah. 

Al-Ghazali, A. H. (2011). Ihya’ ‘ulum al-din (Jilid IV). Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Aziza, N., Suryana, E., & Zulhijra, Z. (2025). Islamic Religious Education in the 

Formation of Moral and Religious Values. ACOPEN: Journal of Islamic 

Education, 10(2025), Article 11210. 

Daradjat, Z. (2012). Ilmu pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara. 

Hidayat, T., & Suryana, Y. (2018). Nilai-nilai pendidikan Islam dalam pembentukan 

karakter peserta didik. Jurnal Pendidikan Islam, 7(2), 123–138 

Masitah, D., & Kartiko, A. (2024). Transformation of Ahlus Sunnah wal Jamaah Values: 

Between Spiritual Sustainability and the Risk of Commodification. Tafkir: 

Interdisciplinary Journal of Islamic Education, 5(4), 539–553. 

Triana, N., Yahya, M. D., Nashihin, H., Sugito, S., & Musthan, Z. (2023). Integrasi 

Tasawuf Dalam Pendidikan Islam dii Pondok Pesantren. Edukasi Islami: Jurnal 

Pendidikan Islam, 12(01). 


