
 
JURNAL MEDIA AKADEMIK (JMA) 

Vol.4, No.1 Januari 2026 
e-ISSN: 3031-5220; DOI: 10.62281, Hal XX-XX 

PT. Media Akademik Publisher 
 AHU-084213.AH.01.30.Tahun 2023 

Received December 15, 2025; Revised December 25, 2025; January 08, 2026 

*Corresponding author: imammahfudi567@gmail.com 
 
 
 

 

KEPEMIMPINAN ISLAM DI TENGAH KONTROVERSI POLITIK 

DAN PERUBAHAN ZAMAN: TREN KEPEMIMPINAN ETIS, 

KONDISI DARURAT SOSIAL, DAN SOLUSI NILAI 

KEPEMIMPINAN NABI 

 

Oleh: 

 

Imam Mahfudli1 

Siti Aimah2 

Ana Kurnia Azhari3 

 

Universitas KH Mukhtar Syafaat 

Alamat: JL. Kaligesing, Karangmulyo, Kec. Tegalsari, Kabupaten Banyuwangi, Jawa 

Timur (68485). 

Korespondensi Penulis: imammahfudi567@gmail.com, sitiaimah1@iaida.ac.id, 

Kurniaazhariana@gmail.com. 

 

Abstract. This study aims to analyze Islamic leadership amid political controversy and 

changing times by examining trends in ethical leadership, conditions of social emergency, 

and formulating the leadership values of Prophet Muhammad SAW as contextual 

solutions. The research employs a qualitative approach with a case study design 

conducted at Pondok Pesantren Darussalam Puncak Banyuwangi, Indonesia. Data were 

collected through in-depth interviews, participant observation, documentation studies, 

and audio analysis of interview data. Data analysis was carried out using the interactive 

model of Miles and Huberman, encompassing data reduction, data display, and 

conclusion drawing and verification. Data validity was ensured through source, method, 

and investigator triangulation to enhance the credibility and trustworthiness of the 

findings. The results indicate a paradigm shift in Islamic leadership from symbolic 

legitimacy toward ethical and moral legitimacy, the emergence of social emergency 

conditions due to the low internalization of prophetic leadership values, and the 

continued relevance of the leadership values of Prophet Muhammad SAW as solutions 

mailto:imammahfudi567@gmail.com1
mailto:imammahfudi567@gmail.com1
mailto:sitiaimah1@iaida.ac.id2
mailto:Kurniaazhariana@gmail.com4


 

 

KEPEMIMPINAN ISLAM DI TENGAH KONTROVERSI POLITIK 

DAN PERUBAHAN ZAMAN: TREN KEPEMIMPINAN ETIS, 

KONDISI DARURAT SOSIAL, DAN SOLUSI NILAI 

KEPEMIMPINAN NABI 

2 JMA - VOLUME 4, NO. 1, JANUARI 2026 

  

 

for modern leadership that are ethical, just, and oriented toward public welfare. This 

study contributes both academically and practically by strengthening an integrative and 

applicable conceptual framework of Islamic leadership and providing ethical guidance 

for Muslim leaders in addressing contemporary leadership challenges. 

Keywords: Islamic Leadership, Prophetic Leadership, Political Ethics, Social 

Emergency, Social Change. 

 

Abstrak. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis kepemimpinan Islam di tengah 

kontroversi politik dan perubahan zaman dengan menelaah tren kepemimpinan etis, 

kondisi darurat sosial, serta merumuskan nilai-nilai kepemimpinan Nabi Muhammad 

SAW sebagai solusi kontekstual. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 

dengan jenis studi kasus yang dilaksanakan di Pondok Pesantren Darussalam Puncak 

Banyuwangi. Teknik pengumpulan data meliputi wawancara mendalam, observasi 

partisipan, studi dokumentasi, dan analisis audio terhadap data wawancara. Analisis data 

dilakukan dengan model interaktif Miles dan Huberman melalui tahapan reduksi data, 

penyajian data, serta penarikan kesimpulan dan verifikasi. Pemeriksaan keabsahan data 

dilakukan melalui triangulasi sumber, metode, dan pengamat untuk menjamin kredibilitas 

dan validitas temuan. Hasil penelitian menunjukkan adanya pergeseran paradigma 

kepemimpinan Islam dari legitimasi simbolik menuju legitimasi etis dan moral, 

munculnya kondisi darurat sosial akibat rendahnya internalisasi nilai kepemimpinan 

profetik, serta relevansi nilai kepemimpinan Nabi Muhammad SAW sebagai solusi 

kepemimpinan modern yang etis, adil, dan berorientasi pada kemaslahatan umat. 

Kontribusi penelitian ini bersifat akademik dan praktis, yaitu memperkuat kerangka 

konseptual kepemimpinan Islam yang integratif dan aplikatif serta menjadi rujukan etis 

bagi pemimpin Muslim dalam menghadapi tantangan kepemimpinan kontemporer. 

Kata Kunci: Kepemimpinan Islam, Kepemimpinan Profetik, Etika Politik, Darurat 

Sosial, Perubahan Zaman. 

 

LATAR BELAKANG 

Dalam konteks politik kontemporer, kepemimpinan Islam menghadapi 

kontroversi serius terkait praktik kekuasaan yang sering kali tidak selaras dengan nilai-



nilai etika Islam (Houssaini, 2024). Fenomena ini tampak dari meningkatnya 

ketidakpercayaan masyarakat terhadap pemimpin Muslim yang terlibat dalam konflik 

kepentingan, politik identitas, serta penyalahgunaanwewenang (Syahdan, 2024). 

Kontroversi tersebut muncul karena adanya pergeseran orientasi kepemimpinan dari nilai 

amanah dan keadilan menuju kepentingan pragmatis dan elektoral. Banyak pemimpin 

mengatasnamakan Islam sebagai simbol legitimasi, namun dalam praktiknya 

mengabaikan prinsip musyawarah, kejujuran, dan tanggung jawab sosial yang menjadi 

inti kepemimpinan Islam (Syahdan, 2024). Berbagai peristiwa politik menunjukkan 

maraknya konflik elite, polarisasi umat, serta retorika keagamaan yang digunakan untuk 

kepentingan kekuasaan. Media massa dan kajian akademik juga mencatat meningkatnya 

kritik publik terhadap pemimpin Muslim yang gagal menjadi teladan moral, sehingga 

menimbulkan krisis kepercayaan sosial. Dengan demikian, kontroversi kepemimpinan 

Islam dalam politik merupakan fakta sosial yang nyata dan menuntut kajian mendalam. 

Kondisi ini menunjukkan pentingnya revitalisasi nilai kepemimpinan Nabi sebagai 

landasan etis untuk mengembalikan legitimasi moral dan kepercayaan masyarakat. 

Perubahan zaman yang ditandai dengan globalisasi, digitalisasi, dan keterbukaan 

informasi telah melahirkan tren baru dalam kepemimpinan Islam, khususnya tuntutan 

terhadap kepemimpinan yang etis, transparan, dan partisipatif (Syahdan, 2024). 

Masyarakat kini tidak hanya menilai pemimpin dari aspek religiusitas simbolik, tetapi 

juga dari integritas dan keadilan sosial. Perubahan ini terjadi karena meningkatnya 

kesadaran kritis masyarakat terhadap hak-hak sipil dan nilai kemanusiaan 

universal(Salsabila, 2024). Ajaran Islam yang menekankan keadilan, kejujuran, dan 

tanggung jawab sosial menjadi standar moral yang semakin dituntut untuk diwujudkan 

secara nyata oleh para pemimpin. Fenomena ini dapat dilihat dari meningkatnya kritik 

publik melalui media sosial, forum akademik, dan organisasi masyarakat terhadap 

perilaku pemimpin yang tidak etis. Sebaliknya, pemimpin yang menunjukkan sikap adil, 

terbuka, dan berpihak pada kepentingan umum cenderung mendapatkan dukungan sosial 

yang kuat. Oleh karena itu, tren kepemimpinan etis dalam Islam merupakan fakta sosial 

yang berkembang seiring perubahan zaman. Hal ini menegaskan bahwa kepemimpinan 

Islam harus mampu beradaptasi tanpa meninggalkan nilai-nilai normatif yang bersumber 

dari Al-Qur’an dan sunnah Nabi. 



 

 

KEPEMIMPINAN ISLAM DI TENGAH KONTROVERSI POLITIK 

DAN PERUBAHAN ZAMAN: TREN KEPEMIMPINAN ETIS, 

KONDISI DARURAT SOSIAL, DAN SOLUSI NILAI 

KEPEMIMPINAN NABI 

4 JMA - VOLUME 4, NO. 1, JANUARI 2026 

  

 

Masyarakat Muslim saat ini menghadapi kondisi darurat sosial yang ditandai 

dengan meningkatnya konflik horizontal, ketimpangan sosial, dan degradasi moral 

(Mardiana et al., 2025). Situasi ini memperlihatkan lemahnya peran kepemimpinan Islam 

dalam merespons persoalan umat secara komprehensif dan berkeadilan. Kondisi darurat 

tersebut terjadi karena kepemimpinan lebih banyak berorientasi pada kekuasaan 

struktural daripada pelayanan sosial. Nilai-nilai kepemimpinan Nabi seperti empati, 

keberpihakan pada kaum lemah, dan penyelesaian konflik secara damai belum 

sepenuhnya diinternalisasi dalam praktik kepemimpinan modern. Berbagai konflik sosial 

bernuansa politik dan keagamaan, meningkatnya kemiskinan, serta ketimpangan akses 

keadilan menjadi bukti nyata lemahnya kepemimpinan yang berorientasi pada 

kemaslahatan umat. Sejumlah kajian sosiologis juga menunjukkan bahwa krisis 

kepemimpinan berkontribusi terhadap instabilitas sosial. Dengan demikian, nilai 

kepemimpinan Nabi Muhammad SAW menawarkan solusi strategis terhadap kondisi 

darurat sosial yang terjadi. Penerapan prinsip amanah, keadilan, musyawarah, dan kasih 

sayang menjadi kebutuhan mendesak untuk membangun kembali tatanan sosial yang 

harmonis dan berkeadaban. 

Literatur tentang kepemimpinan Islam di tengah kontroversi politik dan 

perubahan zaman menunjukkan adanya dinamika konseptual dan praktis yang semakin 

kompleks. Berbagai kajian klasik dan kontemporer menegaskan bahwa kepemimpinan 

Islam berakar pada nilai amanah, keadilan, musyawarah, dan tanggung jawab moral, 

sebagaimana dikemukakan oleh Al-Mawardi, Ibn Taimiyah, dan diperkuat oleh pemikir 

modern seperti Al-Faruqi dan Beekun. Namun, dalam konteks politik modern, sejumlah 

penelitian menyoroti munculnya kontroversi kepemimpinan akibat politisasi agama, 

krisis legitimasi moral, dan kecenderungan pragmatis yang menggeser nilai normatif 

Islam. Perubahan zaman yang ditandai dengan globalisasi dan keterbukaan informasi juga 

memunculkan tren kepemimpinan etis, di mana masyarakat menuntut transparansi, 

akuntabilitas, dan keberpihakan pada keadilan sosial. Di sisi lain, literatur sosiologis dan 

politik Islam mengungkap adanya kondisi darurat sosial, seperti polarisasi umat, konflik 

horizontal, dan melemahnya kepercayaan publik terhadap pemimpin. Dalam konteks ini, 

banyak peneliti menegaskan bahwa nilai kepemimpinan Nabi Muhammad SAW, yang 

menekankan keteladanan moral, empati sosial, dan orientasi kemaslahatan umat, menjadi 



solusi konseptual dan praktis yang relevan untuk menjawab tantangan kepemimpinan 

Islam kontemporer. 

Urgensi penelitian “Kepemimpinan Islam di Tengah Kontroversi Politik dan 

Perubahan Zaman: Tren Kepemimpinan Etis, Kondisi Darurat Sosial, dan Solusi Nilai 

Kepemimpinan Nabi” terletak pada aspek novelty yang mengintegrasikan analisis 

kontroversi politik kontemporer, dinamika perubahan sosial, serta pendekatan normatif-

profetik secara simultan. Selama ini, kajian kepemimpinan Islam cenderung bersifat 

normatif-teologis atau deskriptif-historis, sehingga belum sepenuhnya menjawab 

persoalan aktual berupa krisis legitimasi moral, politisasi agama, dan melemahnya 

kepercayaan publik terhadap pemimpin Muslim. Penelitian ini menjadi mendesak karena 

munculnya kondisi darurat sosial yang ditandai oleh polarisasi umat, konflik berbasis 

identitas, dan ketimpangan sosial yang semakin tajam di era modern. Novelty penelitian 

ini terletak pada upaya merumuskan nilai kepemimpinan Nabi Muhammad SAW bukan 

hanya sebagai ideal normatif, tetapi sebagai kerangka solusi operasional yang relevan 

dengan tren kepemimpinan etis saat ini. Dengan mengaitkan nilai profetik seperti 

amanah, keadilan, musyawarah, dan empati sosial dengan realitas politik kontemporer, 

penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi akademik dan praktis, sekaligus 

memperkaya khazanah studi kepemimpinan Islam yang kontekstual, aplikatif, dan 

responsif terhadap tantangan zaman. Tujuan penelitian ini adalah menganalisis secara 

komprehensif dinamika kepemimpinan Islam di tengah kontroversi politik dan perubahan 

zaman dengan menelaah tren kepemimpinan etis, kondisi darurat sosial, serta 

merumuskan nilai-nilai kepemimpinan Nabi Muhammad SAW sebagai solusi 

kontekstual, sekaligus memberikan kontribusi akademik berupa penguatan kerangka 

konseptual kepemimpinan Islam yang integratif dan aplikatif serta kontribusi praktis 

sebagai rujukan etis bagi pemimpin Muslim dalam menjawab tantangan kepemimpinan 

kontemporer.  

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini dilaksanakan di Pondok Pesantren Darussalam Puncak Banyuwangi, 

Indonesia, yang dipilih karena pesantren tersebut merupakan institusi pendidikan Islam 

yang memiliki peran strategis dalam membentuk pola kepemimpinan keagamaan 

sekaligus sosial di tengah masyarakat. Pondok pesantren ini tidak hanya menjadi pusat 



 

 

KEPEMIMPINAN ISLAM DI TENGAH KONTROVERSI POLITIK 

DAN PERUBAHAN ZAMAN: TREN KEPEMIMPINAN ETIS, 

KONDISI DARURAT SOSIAL, DAN SOLUSI NILAI 

KEPEMIMPINAN NABI 

6 JMA - VOLUME 4, NO. 1, JANUARI 2026 

  

 

transmisi nilai-nilai keislaman, tetapi juga menjadi ruang praksis kepemimpinan Islam 

yang berhadapan langsung dengan dinamika perubahan zaman dan isu-isu sosial-politik 

yang berkembang. Dalam konteks kontroversi politik, tren kepemimpinan etis, dan 

kondisi darurat sosial, Pondok Pesantren Darussalam Puncak Banyuwangi dinilai relevan 

sebagai lokasi penelitian karena kepemimpinan kiai dan struktur pesantrennya 

mencerminkan upaya menjaga nilai-nilai profetik di tengah tuntutan modernitas dan 

perubahan sosial. 

Pendekatan kualitatif dengan jenis studi kasus dipilih karena penelitian ini 

bertujuan untuk memahami secara mendalam makna, praktik, dan dinamika 

kepemimpinan Islam dalam konteks nyata dan spesifik (Azhari, 2025). Pendekatan 

kualitatif memungkinkan peneliti menggali realitas sosial secara holistik melalui 

perspektif para aktor yang terlibat langsung dalam kepemimpinan pesantren. Sementara 

itu, studi kasus digunakan untuk menelaah secara intensif satu konteks tertentu yang 

dianggap representatif dalam menggambarkan fenomena kepemimpinan Islam di tengah 

kontroversi politik dan perubahan zaman, sehingga menghasilkan pemahaman yang 

mendalam, kontekstual, dan komprehensif. 

Informan penelitian terdiri atas informan kunci dan informan pendukung. 

Informan kunci adalah kiai atau pengasuh Pondok Pesantren Darussalam Puncak 

Banyuwangi sebagai figur sentral kepemimpinan yang memiliki otoritas moral dan 

struktural dalam pengambilan keputusan. Informan pendukung meliputi ustaz, pengurus 

pesantren, santri senior, dan tokoh masyarakat sekitar yang berperan memberikan 

perspektif tambahan terkait praktik kepemimpinan dan dampaknya. Teknik pengumpulan 

data dilakukan melalui wawancara mendalam (depth interview) untuk menggali 

pandangan dan pengalaman informan, observasi partisipan (participant observation) 

untuk mengamati secara langsung perilaku dan interaksi kepemimpinan, studi 

dokumentasi terhadap arsip dan dokumen kelembagaan, serta analisis audio untuk 

memperkuat keakuratan data wawancara. 

Analisis data dalam penelitian ini menggunakan model interaktif Miles dan 

Huberman, yang meliputi proses reduksi data, penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan/verifikasi secara simultan dan berkesinambungan (Setiawan et al., 2025). 

Model ini dipilih karena mampu menangkap kompleksitas fenomena kepemimpinan 



Islam secara sistematis dan mendalam. Untuk menjamin keabsahan data, penelitian ini 

menerapkan triangulasi sumber, metode, dan pengamat. Triangulasi sumber dilakukan 

dengan membandingkan data dari berbagai informan, triangulasi metode dilakukan 

dengan mengombinasikan berbagai teknik pengumpulan data, dan triangulasi pengamat 

dilakukan dengan melibatkan perspektif lebih dari satu pihak dalam proses analisis, 

sehingga hasil penelitian memiliki tingkat kredibilitas dan validitas yang tinggi 

(Nurfajriani & Ilhami, 2024). Berikut beberapa Informan penelitian yang  berjumlah 5 

orang yang dipilih secara purposive berdasarkan kriteria memiliki keterlibatan langsung, 

serta pengaruh sosial-politik di lingkungan Pondok Pesantren Darussalam Puncak 

Banyuwangi: 

Tabel 1. Jenis Informan 

No. Jenis Informan Jabatan Peran 

1. Kiai/Pengasuh Pesantren Pengasuh Pondok Pesantren Darussalam 

Puncak Banyuwangi 

2. Ustaz Senior Pengajar dan Pembina Santri 

3. Pengurus Pesantren Manajerial/Administratif 

4. Santri Senior Peserta didik  

5. Alumni Alumni  pondok pesantren 

 

Informan penelitian diatas berjumlah 5 orang yang dipilih secara purposive 

berdasarkan kriteria memiliki keterlibatan langsung, pemahaman mendalam, dan 

pengalaman nyata terhadap praktik kepemimpinan Islam, dinamika perubahan zaman, 

serta pengaruh sosial-politik di lingkungan Pondok Pesantren Darussalam Puncak 

Banyuwangi. Interpretasi terhadap informan penelitian menunjukkan bahwa 

kepemimpinan Islam di Pondok Pesantren Darussalam Puncak Banyuwangi dipahami 

sebagai praktik kepemimpinan etis yang berakar pada keteladanan kiai, didukung oleh 

struktur pengurus, diinternalisasikan melalui pendidikan santri, serta dirasakan 

dampaknya oleh masyarakat sekitar dalam menjaga stabilitas sosial di tengah perubahan 

zaman. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 



 

 

KEPEMIMPINAN ISLAM DI TENGAH KONTROVERSI POLITIK 

DAN PERUBAHAN ZAMAN: TREN KEPEMIMPINAN ETIS, 

KONDISI DARURAT SOSIAL, DAN SOLUSI NILAI 

KEPEMIMPINAN NABI 

8 JMA - VOLUME 4, NO. 1, JANUARI 2026 

  

 

Terjadi Pergeseran Paradigma Kepemimpinan Islam Dari Simbol Keagamaan 

Menuju Legitimasi Etis Dan Moral. 

Terjadinya pergeseran paradigma kepemimpinan Islam dari simbol keagamaan 

menuju legitimasi etis dan moral tampak jelas dalam realitas sosial masyarakat Muslim 

kontemporer (Majid, 2023). Poin utama dari fakta sosial ini adalah bahwa kepemimpinan 

Islam tidak lagi dinilai terutama dari atribut simbolik seperti gelar keagamaan, 

penampilan religius, atau afiliasi institusional, melainkan dari integritas moral, 

konsistensi perilaku, dan keberpihakan pemimpin terhadap nilai keadilan serta 

kemaslahatan umat. Alasan terjadinya pergeseran ini berkaitan erat dengan meningkatnya 

kesadaran kritis masyarakat akibat keterbukaan informasi, pengalaman kolektif terhadap 

kegagalan kepemimpinan simbolik, serta dampak kontroversi politik yang melibatkan 

aktor-aktor berlabel keagamaan namun tidak mencerminkan nilai etis Islam dalam 

praktiknya. Bukti empiris dapat dilihat dari meningkatnya kritik publik terhadap 

pemimpin yang hanya mengandalkan legitimasi religius formal tetapi terlibat dalam 

konflik kepentingan, penyalahgunaan kekuasaan, dan polarisasi sosial, serta munculnya 

dukungan terhadap figur pemimpin yang menampilkan kejujuran, tanggung jawab, dan 

keteladanan sosial tanpa eksploitasi simbol agama. Kesimpulan dari fakta sosial ini 

menunjukkan bahwa legitimasi kepemimpinan Islam di era perubahan zaman semakin 

ditentukan oleh kualitas etis dan moral yang nyata, sehingga menuntut rekonstruksi 

paradigma kepemimpinan Islam yang berorientasi pada nilai profetik, bukan sekadar 

simbol keagamaan. Berikut hasil wawancara dari pengasuh pesantren menyatakan bahwa: 

 

“kepemimpinan Islam sekarang tidak cukup hanya ditunjukkan dengan pakaian 

atau gelar keagamaan, tetapi harus dibuktikan dengan akhlak, kejujuran, dan 

keberanian bersikap adil di tengah persoalan umat.” KH 

“lebih menghormati pemimpin yang konsisten antara ucapan dan perbuatannya, 

meskipun tidak banyak menampilkan simbol-simbol religius.” P 

 

Interpretasi terhadap informan penelitian menunjukkan bahwa pemilihan lima 

informan yang terdiri atas kiai/pengasuh pesantren, ustaz senior, pengurus pesantren, 

santri senior, dan tokoh masyarakat telah merepresentasikan struktur kepemimpinan 



Islam secara komprehensif, baik dari sisi otoritas internal maupun dampak eksternal. Kiai 

sebagai informan kunci merefleksikan legitimasi kepemimpinan berbasis nilai moral dan 

profetik, sementara ustaz dan pengurus pesantren memberikan gambaran implementasi 

kepemimpinan etis dalam praktik pendidikan dan manajerial. Santri senior berperan 

sebagai subjek yang mengalami langsung proses internalisasi nilai kepemimpinan, 

sehingga mampu menilai konsistensi antara simbol dan praktik kepemimpinan. Adapun 

tokoh masyarakat berfungsi sebagai indikator legitimasi sosial yang menunjukkan 

bagaimana kepemimpinan pesantren dipersepsi di ruang publik. Secara keseluruhan, tabel 

tersebut mengindikasikan bahwa kepemimpinan Islam dipahami dan dinilai lintas peran, 

serta menegaskan pergeseran paradigma dari legitimasi simbolik menuju legitimasi etis 

dan moral yang nyata dalam kehidupan sosial. 

 

Munculnya Kondisi Darurat Sosial Akibat Rendahnya Internalisasi Nilai 

Kepemimpinan Profetik. 

 Munculnya kondisi darurat sosial akibat rendahnya internalisasi nilai 

kepemimpinan profetik dapat diamati secara nyata dalam kehidupan masyarakat Muslim 

kontemporer (Obet, 2023). Bahwa melemahnya penghayatan dan penerapan nilai-nilai 

kepemimpinan Nabi Muhammad SAW seperti amanah, keadilan, musyawarah, empati, 

dan keteladanan telah berkontribusi langsung terhadap meningkatnya konflik sosial, 

polarisasi umat, dan krisis kepercayaan terhadap pemimpin. Kondisi darurat sosial ini 

berkaitan dengan kecenderungan kepemimpinan yang lebih berorientasi pada kekuasaan, 

kepentingan kelompok, dan simbol religius formal, sementara nilai profetik hanya 

dijadikan legitimasi normatif tanpa implementasi nyata (Rahmawati, 2022). Bukti 

empiris terlihat dari maraknya konflik horizontal bernuansa agama dan politik, 

melemahnya solidaritas sosial, serta meningkatnya sikap apatis dan resistensi masyarakat 

terhadap otoritas keagamaan dan politik yang dianggap tidak mencerminkan nilai 

keadilan dan keberpihakan pada kepentingan umat. Selain itu, hasil wawancara dengan 

informan menunjukkan adanya persepsi bahwa pemimpin sering gagal menjadi teladan 

moral dalam menyikapi perbedaan dan persoalan sosial. Kesimpulan dari fakta sosial ini 

menegaskan bahwa rendahnya internalisasi nilai kepemimpinan profetik tidak hanya 

berdampak pada krisis kepemimpinan, tetapi juga memicu kondisi darurat sosial yang 



 

 

KEPEMIMPINAN ISLAM DI TENGAH KONTROVERSI POLITIK 

DAN PERUBAHAN ZAMAN: TREN KEPEMIMPINAN ETIS, 

KONDISI DARURAT SOSIAL, DAN SOLUSI NILAI 

KEPEMIMPINAN NABI 

10 JMA - VOLUME 4, NO. 1, JANUARI 2026 

  

 

mengancam kohesi dan harmoni masyarakat, sehingga diperlukan revitalisasi nilai-nilai 

kepemimpinan Nabi sebagai landasan utama pembaruan kepemimpinan Islam.  

 

Tabel 2. Deskripsi Mentoring 

No. Deskripsi Mentoring Hasil  Keterkaitan 

1. Pembinaan nilai amanah 

dalam kepemimpinan 

Menurunnya 

kepercayaan masyarakat 

terhadap pemimpin 

Ketika amanah tidak 

diinternalisasi, 

legitimasi moral 

pemimpin melemah 

2. Internalisasi nilai 

keadilan dalam kebijakan 

Persepsi ketidakadilan 

dan keberpihakan 

kelompok 

Ketidakadilan 

memicu konflik dan 

ketegangan sosial 

3. Penguatan Praktik 

Musyawarah 

Minimnya partisipasi 

masyarakat 

Tidak adanya 

musyawarah 

memperbesar jarak 

pemimpin–umat 

4. Keteladanan moral 

pemimpin 

Krisis figur teladan Pemimpin gagal 

menjadi rujukan 

etika sosial 

5. Integrasi nilai profetik 

dalam praktik nyata 

Nilai profetik hanya 

menjadi legitimasi 

normatif 

Simbol agama tanpa 

implementasi 

memperparah krisis 

kepercayaan 

 

Berdasarkan tabel diatas, dapat diinterpretasikan bahwa kondisi darurat sosial 

yang muncul dalam masyarakat Muslim kontemporer berkaitan erat dengan rendahnya 

internalisasi nilai-nilai utama kepemimpinan profetik. Lemahnya pembinaan nilai 

amanah pada pemimpin berdampak langsung pada menurunnya kepercayaan publik, 

sehingga legitimasi moral kepemimpinan semakin terkikis. Ketidakmampuan pemimpin 

dalam mewujudkan keadilan memperkuat persepsi keberpihakan kelompok tertentu dan 

memicu ketegangan serta konflik sosial. Selain itu, minimnya praktik musyawarah 



menyebabkan partisipasi masyarakat dalam pengambilan keputusan menjadi terbatas, 

yang pada akhirnya memperlebar jarak antara pemimpin dan umat. Krisis keteladanan 

moral semakin memperparah situasi, karena pemimpin tidak lagi dipandang sebagai figur 

etis yang mampu meredam perbedaan dan konflik. Pada tataran yang lebih mendasar, 

nilai-nilai profetik cenderung direduksi menjadi simbol dan legitimasi normatif tanpa 

implementasi nyata dalam praktik kepemimpinan. Keseluruhan temuan ini menunjukkan 

bahwa kegagalan mengintegrasikan nilai kepemimpinan Nabi Muhammad SAW secara 

substantif telah berkontribusi signifikan terhadap melemahnya kohesi sosial dan 

meningkatnya kondisi darurat sosial di tengah masyarakat. Berikut hasil dari wawancara 

dari beberapa informan yang didapatkan. 

 

“banyak persoalan sosial muncul karena pemimpin hanya berbicara soal agama, 

tetapi kurang menunjukkan sikap adil dan amanah dalam tindakan nyata.” KH 

“ketika musyawarah tidak dijalankan secara sungguh-sungguh dan keputusan 

diambil sepihak, potensi konflik sosial menjadi semakin besar.”  P 

 

Interpretasi terhadap informan penelitian menunjukkan bahwa komposisi 

informan yang melibatkan kiai, ustaz, pengurus pesantren, santri senior, dan tokoh 

masyarakat memberikan gambaran menyeluruh tentang munculnya kondisi darurat sosial 

akibat rendahnya internalisasi nilai kepemimpinan profetik. Kiai sebagai informan kunci 

merepresentasikan pandangan normatif dan ideal tentang kepemimpinan Nabi, sekaligus 

merefleksikan kegelisahan atas lemahnya penerapan nilai amanah, keadilan, dan 

keteladanan dalam realitas sosial. Ustaz dan pengurus pesantren memperlihatkan 

bagaimana lemahnya praktik musyawarah dan empati kepemimpinan berdampak pada 

meningkatnya potensi konflik internal dan sosial. Santri senior berperan sebagai pihak 

yang mengalami langsung proses pendidikan nilai, sehingga mampu menilai kesenjangan 

antara ajaran profetik dan praktik kepemimpinan yang terjadi. Sementara itu, tokoh 

masyarakat mencerminkan dampak eksternal kepemimpinan yang kurang profetik, 

seperti melemahnya kepercayaan sosial dan meningkatnya ketegangan masyarakat. 

Secara keseluruhan, tabel informan menegaskan bahwa kondisi darurat sosial tidak 



 

 

KEPEMIMPINAN ISLAM DI TENGAH KONTROVERSI POLITIK 

DAN PERUBAHAN ZAMAN: TREN KEPEMIMPINAN ETIS, 

KONDISI DARURAT SOSIAL, DAN SOLUSI NILAI 

KEPEMIMPINAN NABI 

12 JMA - VOLUME 4, NO. 1, JANUARI 2026 

  

 

berdiri sendiri, melainkan merupakan akumulasi dari kegagalan kepemimpinan dalam 

menginternalisasikan nilai-nilai profetik secara konsisten dan nyata. 

 

Nilai Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW Terbukti Relevan Sebagai Solusi 

Kepemimpinan Modern. 

Nilai kepemimpinan Nabi Muhammad SAW terbukti relevan sebagai solusi 

kepemimpinan modern dapat dilihat dari meningkatnya kebutuhan masyarakat terhadap 

figur pemimpin yang tidak hanya kompeten secara struktural, tetapi juga memiliki 

integritas moral dan sensitivitas sosial (Arif Hakim Batubara et al., 2025). Nilai-nilai 

profetik seperti shiddiq (kejujuran), amanah (tanggung jawab), tabligh (komunikasi yang 

benar dan terbuka), serta fathanah (kecerdasan dan kebijaksanaan) mampu menjawab 

tantangan kepemimpinan di era perubahan zaman yang ditandai oleh kompleksitas sosial, 

kontroversi politik, dan krisis kepercayaan publik. Alasan relevannya nilai-nilai tersebut 

terletak pada karakter kepemimpinan Nabi yang menempatkan etika, keadilan, dan 

kemaslahatan umat sebagai orientasi utama, sehingga tetap kontekstual meskipun 

diterapkan dalam sistem sosial modern (Razzokov, 2022). Bukti empiris terlihat dari 

meningkatnya penerimaan masyarakat terhadap pemimpin yang mengedepankan 

transparansi, dialog, keteladanan, dan pelayanan publik, serta dari hasil wawancara 

informan yang menilai bahwa kepemimpinan Nabi memberikan teladan praktis dalam 

mengelola perbedaan dan konflik sosial. Kesimpulan dari fakta sosial ini menegaskan 

bahwa nilai kepemimpinan Nabi Muhammad SAW bukanlah konsep historis yang usang, 

melainkan kerangka etis dan praktis yang relevan untuk membangun kepemimpinan 

Islam modern yang responsif, adil, dan berorientasi pada kemaslahatan sosial. 



 

Gambar 1. Grafik Nilai Kepemimpinan Nabi Muhammad Saw 

 

Dari grafik di atas sudah dijelaskan  tentang penegasan bahwa nilai-nilai 

kepemimpinan Nabi Muhammad SAW bukan hanya relevan, tetapi juga esensial dalam 

membangun kepemimpinan modern yang efektif dan berorientasi pada kesejahteraan 

masyarakat. Penerapan nilai-nilai ini dapat membantu mengatasi berbagai tantangan yang 

dihadapi oleh kepemimpinan modern dan menciptakan pemimpin yang lebih dipercaya 

dan dihormati oleh masyarakat. Berikut hasil dari wawancara dari pengasuh, pengurus 

dan santri pesantren menyatakan bahwa: 

“nilai kepemimpinan Rasulullah seperti amanah dan keadilan tetap sangat 

dibutuhkan, justru ketika zaman semakin kompleks dan penuh kepentingan.” KH 

“kepemimpinan modern membutuhkan kejujuran dan kecerdasan dalam 

berkomunikasi, sebagaimana dicontohkan Nabi dalam menyampaikan pesan 

kepada umat.” P 

“pemimpin yang relevan sepanjang zaman karena mampu memimpin dengan 

akhlak, bukan paksaan.” S 

Interpretasi terhadap tabel informan di atas menunjukkan adanya konsistensi 

pandangan di antara kelima informan mengenai relevansi nilai kepemimpinan Nabi 

Muhammad SAW dalam menjawab tantangan kepemimpinan modern. Pengasuh 

pesantren dan ustaz senior menekankan bahwa nilai amanah, keadilan, dan kejujuran 

menjadi fondasi utama kepemimpinan yang mampu menjaga legitimasi moral di tengah 



 

 

KEPEMIMPINAN ISLAM DI TENGAH KONTROVERSI POLITIK 

DAN PERUBAHAN ZAMAN: TREN KEPEMIMPINAN ETIS, 

KONDISI DARURAT SOSIAL, DAN SOLUSI NILAI 

KEPEMIMPINAN NABI 

14 JMA - VOLUME 4, NO. 1, JANUARI 2026 

  

 

kompleksitas sosial dan politik. Pengurus pesantren memandang prinsip musyawarah dan 

keteladanan sebagai mekanisme efektif dalam pengambilan keputusan kolektif dan 

penyelesaian konflik. Sementara itu, santri senior dan tokoh masyarakat menyoroti aspek 

akhlak dan empati sebagai kekuatan utama kepemimpinan profetik yang tetap relevan 

lintas generasi. Secara keseluruhan, tabel tersebut mengindikasikan bahwa nilai 

kepemimpinan Nabi tidak hanya bersifat normatif-teologis, tetapi juga aplikatif dan 

kontekstual, sehingga berpotensi menjadi solusi nyata bagi krisis kepemimpinan 

kontemporer. 

 

KESIMPULAN DAN SARAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa kepemimpinan Islam di tengah kontroversi 

politik dan perubahan zaman mengalami pergeseran mendasar dari legitimasi simbolik 

menuju legitimasi etis dan moral yang nyata. Hasil penelitian membuktikan bahwa 

masyarakat Muslim semakin menilai kepemimpinan berdasarkan integritas, keadilan, 

konsistensi perilaku, serta keberpihakan pada kemaslahatan umat, bukan semata-mata 

pada atribut religius formal. Temuan juga mengungkap bahwa rendahnya internalisasi 

nilai-nilai kepemimpinan profetik seperti amanah, keadilan, musyawarah, empati, dan 

keteladanan telah berkontribusi signifikan terhadap munculnya kondisi darurat sosial 

berupa konflik horizontal, polarisasi umat, dan krisis kepercayaan publik. Dalam konteks 

ini, nilai-nilai kepemimpinan Nabi Muhammad SAW terbukti tetap relevan dan strategis 

sebagai solusi kepemimpinan modern, karena mampu menjawab tuntutan kepemimpinan 

etis, transparan, dan partisipatif di era perubahan zaman. Dengan demikian, penelitian ini 

menegaskan bahwa revitalisasi dan operasionalisasi nilai kepemimpinan profetik tidak 

hanya penting secara normatif, tetapi juga krusial secara praktis dalam membangun 

kepemimpinan Islam yang integratif, kontekstual, dan berorientasi pada stabilitas sosial 

serta kemaslahatan umat. 

 

DAFTAR REFERENSI 

Arif Hakim Batubara, A., Salsabila Ginting, C., Amalia, M., & Ramadhan Nasution, M. 

(2025). Etika Kepemimpinan dalam Pendidikan Islam: Teladan Nabi Sebagai 

Fondasi Integritas Pemimpin Modern. Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu 



Sosial, Dan Pengabdian Kepada Masyarakat, 5(2), 826–833. 

https://jurnal.permapendis-

sumut.org/index.php/edusociety/article/view/1369%0Ahttps://jurnal.permapendi

s-sumut.org/index.php/edusociety/article/download/1369/1109 

Azhari, A. K., Anggraini, P., Ummah, L. R., Rofiq, A., & Timur, J. (2025). Pendidikan 

Salaf dan Inovasi Modern dalam Kurikulum Pesantren Pendidikan Salaf dan 

Inovasi Modern dalam Kurikulum Pesantren menunjukkan bahwa Penelitian 

mengenai Pendidikan Salaf Dan Inovasi Modern Dalam Kurikulum Pesantren 

sudah banyak di teliti , Pendid. 2. 

https://ejournal.aripafi.or.id/index.php/Karakter/article/download/375/422 

Houssaini, O. S. (2024). Integrating Spirituality and Politics: Insights from Islam and 

Christianity on Religiosity and Governance in Contemporary Society. 

International Journal of Euro-Mediterranean Studies, 17(2), 235–258. 

https://doi.org/10.70908/2232-6022/17.235-258 

Majid, A. A. . & A. K. (2023). AL-SHAJARAH ISTAC Journal of Islamic Thought and 

Civilization. Al-Shajarah, 27 No.2(2023 Volume 28 Number 2), 407–423. 

https://journals.iium.edu.my/shajarah/index.php/shaj/login?source=%2Fshajarah

%2Findex.php%2Fshaj%2Farticle%2Fview%2F1721 

Mardiana, Ariyanto, F., Andayani, D., & Widjaya, A. (2025). Pendekatan Teologi Islam 

dalam Menghadapi Masalah Sosial Modern Islamic Theology’s Approach to 

Facing Modern Social Problems. Alfabet Jurnal Wawasan Agama Risalah 

Islamiah, Teknologi Dan Sosial (Al-Waarits, 2(1), 34–43. 

https://doi.org/10.34306/alwaarits.v2i1.703 

Nurfajriani, W. V., & Ilhami, M. W. (2024). Data Triangulation in Qualitative Data 

Analysis. XJurnal Ilmiah Wahana Pendidikan, 10(17), 1–23. 

https://jurnal.peneliti.net/index.php/JIWP/article/download/7892/6912 

Obet, I. (2023). Model Kepemimpinan Kepala Sekolah Berbasis Nilai Profetik Dalam 

Meningkatkan Mutu Pendidikan Di Mts Abu Bakar Al-Islamy Sumbawa. 

https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/1290/1/2023-IBRAHIM OBET-2020.pdf 

Rahmawati. (2022). KEPEMIMPINAN JAWA: Kepala Madrasah dalam 

Mengembangkan Emotional Spiritual Quotient (ESQ) Warga Madrasah. 



 

 

KEPEMIMPINAN ISLAM DI TENGAH KONTROVERSI POLITIK 

DAN PERUBAHAN ZAMAN: TREN KEPEMIMPINAN ETIS, 

KONDISI DARURAT SOSIAL, DAN SOLUSI NILAI 

KEPEMIMPINAN NABI 

16 JMA - VOLUME 4, NO. 1, JANUARI 2026 

  

 

https://eprints.iainu-kebumen.ac.id/id/eprint/750/1/029 

Rahmawati_Kepemimpinan Jawa Kep.pdf 

Razzokov, F. M. B. A. D. A. K. K. (2022). Bulletin of Science Education. Bulletin of 

Science Education, 2(2), 58–67. 

https://attractivejournal.com/index.php/bse/article/download/1862/1407 

Salsabila, M. (2024). Tantangan Kontemporer Hak Asasi Manusia di Indonesia : Kasus-

Kasus Diskriminasi dan Kekerasan yang Menggugah Kesadaran. Jurnal 

Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial, 1, 89–96. 

https://ojs.daarulhuda.or.id/index.php/Socius/article/download/146/146 

Setiawan, A., Islam, U., Bandung, N., Info, A., & History, A. (2025). Supervisi 

Pendidikan di Madrasah Aliyah Negeri 1 Sumedang dalam Upaya Meningkatkan 

Profesionalisme Guru. 8, 14094–14100. 

http://jiip.stkipyapisdompu.ac.id/jiip/index.php/JIIP/article/download/10083/676

9 

Syahdan, M. S. (2024). Pengaruh Politik Identitas dalam Kestabilan Ketatanegaraan di 

Indonesia. Siyasah Jurnal Hukum Tatanegara, 4(2), 180–193. 

https://doi.org/10.32332/0tjv3a81 


